בבא קמא פרק עשירי הגוזל ומאכיל

(בבא קמא קיא,ב)

משנה:

הגוזל ומאכיל את בניו והניח לפניהם (או שהניח לפניהם: הגזילה קיימת) - פטורין מלשלם (בגמרא מפרש טעמא), ואם היה דבר שיש בו אחריות - חייבין לשלם. (בגמרא מפרשי לה, מר הכי ומר הכי.)

גמרא:

אמר רב חסדא: גזל ולא נתייאשו הבעלים, ובא אחר ואכלו ממנו[[1]](#footnote-1): רצה מזה גובה רצה מזה גובה; מאי טעמא? כל כמה דלא נתייאשו הבעלים - ברשותיה דמריה קאי (וזה שאכלו נעשה כגוזלו מבעליו).

תנן: '*הגוזל ומאכיל את בניו והניח לפניהם - פטורין מלשלם*' -תיובתא דרב חסדא!?

אמר לך רב חסדא: כי תניא ההיא - לאחר יאוש.

אם הניח לפניהם - פטורין מלשלם:

אמר רמי בר חמא: זאת (דקתני 'והניח לפניהם פטורין') אומרת: רשות יורש כרשות לוקח דמי (והויא לה כרשות אחרת; וכיון דאוקימנא למתניתין לאחר יאוש - קני להו יתמי ביאוש ושינוי רשות; דאי ביאוש כדי - לא קני; מדלא קתני פטורא באבוהון)!

רבא אמר: רשות יורש - לאו כרשות לוקח דמי, והכא במאי עסקינן? - כשאכלום (לאחר מיתת אביהן, ונגזל אין יכול לתובען, שהרי לא גזלוהו).

הא מדקתני סיפא '*אם היה דבר שיש בו אחריות* (כגון דבר הניכר לרבים, ונראה כל שעה, כעין קרקע או כגון טלית וכסות) *חייבין לשלם* (חייבים להחזירה מפני כבוד אביהן, שהבריות אומרות "זו טלית שגזל פלוני")' - מכלל דרישא בגזילה קיימת עסקינן (ואפילו הכי היכא דלאו משום כבוד פטר להו ברישא במתניתין)!?

אמר לך רבא: הכי קאמר: אם הניח להם אביהם אחריות נכסים (קרקעות משלו) - (אפילו אכלו את הגזילה) חייבין לשלם (דאשתעביד נכסים דאבוהון מחיים).

והא מתני ליה רבי לרבי שמעון בריה: '*לא "דבר שיש בו אחריות" ממש* (לא שגזל קרקע והניחה לפניהן)*, אלא אפילו פרה וחורש בה, חמור ומחמר אחריו* (והכל מעידין שהיה דנגזל חייבין אלמא בגזילה קיימת עסקינן) *- חייבין להחזיר מפני כבוד אביהן*'?

אלא אמר רבא: כי שכיבנא - רבי אושעיא נפיק לוותי (יֵצֵא לקראתי), דתריצנא מתניתין כוותיה (באחריות ממש, ובשאין גזילה קיימת, וחסורי מיחסרא, ולא מוקי לה בדבר המסויים ובגזילה קיימת כרבי [דכיון דאשכחן הכי מתריצנא לה מתניתין כברייתא, ולא חיישינן למאי דמתני רבי לרבי שמעון בריה, דברייתא קיימא כוותיה]); דתני רבי אושעיא: '*הגוזל ומאכיל את בניו - פטורין מלשלם; הניח לפניהם גזילה קיימת* (שלא אכלוה אחרי מותו, ותבען הנגזל) *– חייבין* (דרשות יורש לאו כרשות לוקח דמי, ויאוש כדי לא קני)*; אין הגזילה קיימת* (שאכלוה אחרי מותו) *– פטורין* (דאינהו לא גזול מידי)*; הניח להם אביהם אחריות נכסים* (קרקע משלו) *- חייבין לשלם* (דאשתעבוד נכסיה)'.

אמר מר: '*אין הגזילה קיימת – פטורין*'; נימא תיהוי תיובתא דרב חסדא (דאמר לעיל 'רצה מזה גובה')!?

אמר לך רב חסדא: כי תניא ההיא - לאחר יאוש (ואכלוה).

אמר מר: '*גזילה קיימת חייבין לשלם*'; נימא תיהוי תיובתא דרמי בר חמא (כיון דלאחר יאוש אוקימתה)?

אמר לך רמי בר חמא: כי תניא ההיא -

(בבא קמא קיב,א)

לפני יאוש (דשינוי רשות בלא יאוש - לא קני, וכי אין גזילה קיימת - שאכלוה אחרי מות אביהן – פטורין, דלית ליה דרב חסדא).

רב אדא בר אהבה מתני להא דרמי בר חמא אהא [תוספתא בבא מציעא סוף פ"ה]: '*הניח להן אביהן מעות של רבית, אף על פי שיודעין שהן של רבית - אין חייבין להחזיר*'; אמר רמי בר חמא: זאת אומרת: רשות יורש כרשות לוקח דמי.

רבא אמר: לעולם אימא לך: רשות יורש לאו כרשות לוקח דמי, ושאני הכא, דאמר קרא (ויקרא כה,לו) אל תקח מאתו נשך ותרבית [ויראת מאלקיך וחי אחיך עמך] [כלומר:] אהדר ליה כי היכי דנחי בהדך; לדידיה קא מזהר ליה רחמנא, לבריה לא מזהר ליה רחמנא.

מאן דמתני לה (להא דרמי בר חמא [רשות יורש כרשות לוקח]) אברייתא - כל שכן אמתניתין (דליכא טעמא אחרינא למפטריה אלא האי כל כמה דלא מחסרת לה למתניתין - משמע דגזילה קיימת); מאן דמתני לה אמתניתין אבל אברייתא - רמי בר חמא כרבא מתני לה (אברייתא, משום טעמא דקרא מתני לה כרבא.

לישנא אחרינא: איפכא גרסינן [וכן הב"ח:]: מאן דמתני לה אמתניתין - כל שכן אברייתא: דמתניתין איכא לאוקמא בשאכלום; אבל ברייתא קתני '*שיודעין שהן של רבית*' אלמא דקיימי בעין[[2]](#footnote-2), וקתני 'פטורים': דרשות יורש כרשות לוקח; ומאן דמתני לה אברייתא, אבל אמתניתין - רמי בר חמא בשאכלום מתני לה כרבא וראשון שמעתיו ועיקר [הב"ח: וראשון שמעתי ואחרון עיקר]).

תנו רבנן: '*הגוזל ומאכיל את בניו - פטורין מלשלם; הניח לפניהם: גדולים חייבין לשלם* (ורמי בר חמא מוקי לה לפני יאוש)*, קטנים פטורין מלשלם* (דלאו בני דינא נינהו, ואף על פי דגזילה קיימת מיהו מחסרא גוביינא; וסומכוס הוא, דפטר קטנים [לקמן])*; ואם אמרו גדולים "אין אנו יודעין חשבונות שחשב אבינו עמך* (ושמא אבינו חישב לך דמים)*" – פטורין.*'

משום דאמרי "אין אנו יודעין" – פטורים (בתמיה: הואיל ויודעים שבגזילה באה לידו, דברי ושמא הוא וברי עדיף!)?

אמר רבא: הכי קאמר: גדולים שאמרו "יודעים אנו חשבונות שחשב אבינו עמך ולא פש לך גביה ולא מידי" – פטורין.

תניא אידך: '*הגוזל ומאכיל בניו - פטורין מלשלם; הניח לפניהם ואכלום - בין גדולים בין קטנים – חייבין*';

קטנים מי מיחייבי? לא יהא אלא דאזיק אזוקי (נכנס לחצר דנגזל והזיקו - מי מחייבי קטנים לשלם? והא אנן תנן לעיל (פ"ח מ"ד; פז,א) '*והם שחבלו באחרים פטורים*', והכא - כיון דאכלום - מאן כפי להו לשלומי?)!

אמר רב פפא: הכי קאמר: 'הניח לפניהם ועדיין לא אכלום - *בין גדולים בין קטנים חייבין* (אפילו קטנים חייבים: כיון דגזילה קיימת - ברשותא דמרה הוא)' (ורבנן הוא, דפליגי עליה דסומכוס, ולא תקשי אברייתא דלעיל דאמר גדולים חייבין קטנים פטורים). [הכי קאמר – והפך את המשנה, שבמשנה כתוב: הניח לפניהם ואכלום', ורב פפא מחליף את הגירסה אל: 'הניח לפניהם **ועדיין לא** אכלום'!]

אמר רבא: הניח להם אביהם פרה שאולה - משתמשין בה כל ימי שאלתה; מתה - אין חייבין באונסיה (דלא קבילו עלייהו נטירותא);

כסבורים של אביהם היא וטבחוה ואכלוה - משלמין דמי בשר בזול (כל זוזא חשבינא בארבע דנקי, וכן כל היכא דתני 'בזול' [בפרק מי שמת (ב"ב דף קמו:)] והיינו שְנֵי שְלִישֵי דמים; וכולהו דמים לא נשלמו, דאי הוו ידעי דבעו שלומי - לא הוו אכלי בשרא; והעור - יחזירנו כמות שהוא).

הניח להם אביהם אחריות נכסים - חייבין לשלם.

איכא דמתני לה ('הניח להן אביהן אחריות נכסים חייבין') ארישא (דקאמר 'מתה אין חייבין באונסיה', ואם הניח להן אביהן קרקעות - חייבין לשלם, דאשתעבוד נכסים מחיים דאבוהון, דקסבר רבא חיוב אונסים - משעת שאלה מוטל על השואל, ופליגא דרב פפא, דאמר לקמן: לא רמי חיוב אונסים אשואל עד שעה שתיאנס), ואיכא דמתני לה אסיפא ('טבחוה ואכלוה - משלמים דמי בשר בזול, ואם הניח להן אביהן קרקע - משלמין פרעון שלם' דהוו אינהו במקום אבוהון, והואיל והן אכלוה - משלמין):

מאן דמתני לה ארישא - כל שכן אסיפא, ופליגא דרב פפא; מאן דמתני לה אסיפא, אבל ארישא (דמתה כדרכה) – לא (דלא אמרינן אשתעבוד נכסים, דלא רמי חיוב אונסין על השואל עד שעת אונסין; והכא - כי אתניסא - ליתיה לשואל, והני לא קבול עלייהו מידי), והיינו דרב פפא, דאמר רב פפא: היתה פרה גנובה לו (כלומר: גנב פרה מערב שבת), וטבחה בשבת – חייב (אף בתשלומין ארבעה וחמשה), שכבר חייב בגניבה קודם שיבא לידי איסור שבת (שהרי נתחייב בקרן קודם שיבא לידי איסור סקילה; ואף על גב דקנסא לא אתי עליה עד שבת - לא פטרינא ליה מקנסא משום חיוב מיתה, דאמר [ב'אלו נערות' (כתובות דף לד,ב)]: קנס - חידוש הוא שחידשה תורה; הלכך אף על גב דמקטיל - משלם); היתה פרה שאולה לו וטבחה בשבת – פטור (מן הכל דלא אמרינן משעת שאלה מחייב ליה אקרנא וקמה ברשותיה אפילו למלאך המות אלא בשעת טביחה - הוא דגזליה), שאיסור שבת ואיסור גניבה באין כאחד (ונפטר מן הקרן משום ד'קם ליה בדרבה מיניה', וקנסא ליכא, דהא אין כפל ולא ארבעה וחמשה אלא בגנב עצמו שגנב מבית בעלים או בשומר חנם הבא לפטור עצמו בטענת גניבה, אבל שואל ונושא שכר ושוכר - שאין יכולין להפטר בטענת גנב - אין בהן כפל, כדאמר בכמה דוכתי: 'לא אם אמרת בשומר חנם שכן משלם תשלומי כפל תאמר בשומר שכר כו').

('שאם אין גניבה - אין טביחה ואין מכירה' - לא גרס ליה, ואנן שמעינן כאן ובכתובות - וכן פירש לנו רבינו - ש**אם אין גניבה** אחר שפטור מן הקרן משום דקם ליה בדרבה מיניה - **אין טביחה**: קנס נמי לא משלם; ואף על גב דחידוש הוא, ואין מיתה פוטרתו, הכא - דליכא קרן – פטור, דתשלומי 'ארבעה' ו'חמשה' אמר רחמנא, ולא תשלומי ג' וד', וכי מדלית מהכא קרנא - הוו להו ג' לצאן וד' לבקר.

ולא היה לי לב להבין את מושל\* שטעם זה אין צריך לכאן, שהרי אין קנס בשואל הטובח; ואפילו אמרינן כרב פפא: דעד השתא קם ברשותא דמרה - אפילו הכי גזלן נעשה עליה, ולא גנב, שאין דין גנב אלא בטוען טענת גנב והוה שומר חנם; וכי גרס ליה - בכתובות [לד,ב] גרסינן ליה, ובמלתא דרבה, דאמר התם: גנב וטבח בשבת – פטור, שאם אין גניבה כו', דהתם - בגנב עצמו קאי, וליכא למיפטריה מקנסא אלא משום האי טעמא; אבל בדרב פפא - ליכא למגרסא, לא התם ולא הכא; ואיידי דמילתא דרב פפא איתמר התם גבי מלתא דרבה - איגרסא נמי אגב שטפא בדרב פפא; ותשובות רב האי גאון מסייעא לי.)

\*[אולי על משקל משלי כג,א: כי תשב ללחום את מושל בין תבין את אשר לפניך]

תנו רבנן: '[ויקרא ה,כג: והיה כי יחטא ואשם] *והשיב את הגזילה אשר גזל* [או את העשק אשר עשק או את הפקדון אשר הפקד אתו או את האבדה אשר מצא]*; מה תלמוד לומר 'אשר גזל'? - יחזיר כעין שגזל* (כלומר: אם גזילה קיימת – יחזיר, אבל אין גזילה קיימת – פטור)*;* (ובדידיה ליכא לאוקמה, אלא בבניו;) *מכאן אמרו: הגוזל ומאכיל את בניו - פטורין מלשלם; הניח לפניהם -בין גדולים בין קטנים - חייבין; משום סומכוס אמרו: גדולים חייבין קטנים פטורין*'.

בר חמוה דרבי ירמיה (קטן הוה) טרק גלי (דלת פתוחה בבית אביו סגר) באפיה דרבי ירמיה (ולא הניח ליכנס לפי שהיה רוצה רבי ירמיה להחזיק בה); אתא לקמיה דרבי אבין, אמר: שלו הוא תובע!

אמר ליה: והא מייתינא סהדי דאחזקי ביה בחיי דאבוה (והיה טוען שאביו מכרה לו או נתנה לו)!?

אמר ליה: וכי מקבלין עדים

(בבא קמא קיב,ב)

שלא בפני בעל דין (והאי קטן - כמאן דליתיה דמי)?

ולא? והא קתני: '*בין גדולים בין קטנים חייבין*'!?

אמר ליה: הרי מחלוקת סומכוס [שאמר לעיל: קטנים פטורין] בצידך!

אמר: איכפל כולי עלמא וקאי כסומכוס לאפקוען לדידי!

אדהכי איגלגל מילתא; אתא ומטא לקמיה דרבי אבהו, אמר: לא שמיע לכו הא דרב יוסף בר חמא אמר רבי אושעיא? דאמר רב יוסף בר חמא אמר רבי אושעיא: '*תינוק שתקף בעבדיו* (שלקח עבדיו עמו שיסייעוהו; [לישנא אחרינא: שתקף בעבדיו ואמר "שלי הן"]) *וירד לתוך שדה של חבירו, ואמר "שלי הוא" - אין אומרים נמתין עד שיגדיל, אלא מוציאין מידו מיד, ולכשיגדיל יביא עדים ונראה* (אם שלו הוא)'!

מי דמי? התם הוא (דירד לתוך שדה חבירו) דמפקינן מיניה, דלא קיימא ליה אחזקה דאבוה (דלית ליה להך תינוק בהך שדה חזקה דאבוה), אבל היכא דאית ליה (בבית זה) חזקה דאבוה – לא (לא מפקינן ליה מיניה; ולכשיגדיל יביא רבי ירמיה עדיו וידון עמו)!

אמר רב אשי אמר רב שבתאי: מקבלין עדים שלא בפני בעל דין.

[או שזה רב אשי הראשון – וכן מסתברא מסוגיא להלן אחרי המשנה בדף קיד,א, שעל דברי רב אשי חולק רב יוסף; אבל שם יש שמתקנים לרב אסי, ולפי זה נראה שגם ההמשך הם דברי רב אשי, שמביא את דברי רבי יוחנן ודברי שמואל להלן:]

תהי בה רבי יוחנן: וכי מקבלין עדים שלא בפני בעל דין?

קיבלה מיניה רבי יוסי בר חנינא: כגון שהיה הוא חולה או עדיו חולים (מסוכנים למות, ואם לא עכשיו – אימתי?) או שהיו עדיו מבקשין לילך למדינת הים ושלחו לו ולא בא.

אמר רב יהודה אמר שמואל: מקבלין עדים שלא בפני בעל דין.

אמר מר עוקבא: לדידי מיפרשא לי מיניה דשמואל, כגון דפתחו ליה בדיניה, ושלחו ליה ולא אתא; אבל לא פתחו ליה בדינא - מצי אמר להו: "אנא לבית דין הגדול (שבארץ ישראל) אזילנא!"

אי הכי - כי פתחו ליה נמי מצי אמר להו: "לבית דין הגדול אזילנא!"?

אמר רבינא: כגון דנקט (בעל דין חבירו) דיסקא (אגרת) מבית דין הגדול (ששלחו לבית דין של כאן [לכופו]).

אמר רב: מקיימין את השטר שלא בפני בעל דין (היו עדים החתומים מבקשים לילך למדינת הים - מביאן מלוה לבית דין, ומעידין על כתב ידן, ובית דין כותבין תחתיו "במותב תלתא הוינא ואתו פלוני ופלוני ואסהידו אחתימת ידייהו ואשרנוהי וקיימנוהי כדחזי");

ורבי יוחנן אמר: אין מקיימין את השטר שלא בפני בעל דין.

אמר ליה רב ששת לרבי יוסי בר אבהו: אסברה לך טעמיה דרבי יוחנן: אמר קרא [שמות כא,כט: ואם שור נגח הוא מתמל שלשם] והועד בבעליו ולא ישמרנו [והמית איש או אשה השור יסקל וגם בעליו יומת] - אמרה תורה: יבא בעל השור ויעמוד על שורו.

אמר רבא: הלכתא:

מקיימין את השטר שלא בפני בעל דין, ואפילו עומד (בעל דין) וצווח ("אל תקיימוהו! מזויף הוא!" - אין חוששין);

ואי אמר "נקיטו לי זימנא עד דמייתינא סהדי ומרענא ליה לשטרא" - נקטינן ליה; אי אתא – אתא, אי לא אתא - נטרינן ליה בה"ב (שני וחמישי בתי דינין קבועים בעיירות תקנת עזרא [בפרק 'מרובה' (לעיל דף פב,א)]); אי לא אתא - כתבינן פתיחא (שטר שמתא על שאין פורע החוב) עלויה תשעין יומין: תלתין קמאי - לא נחתינן לנכסיה, דאמר: קא טרח בזוזי וניזוף; מציעאי נמי לא נחתינן ליה לנכסיה, דאמר: דלמא לא אשכח למיזף, וקא טרח ומזבין; בתראי נמי לא נחתינן לנכסיה, דאמר לוקח גופיה קא טרח בזוזי; לא אתא - כתבינן אדרכתא אניכסיה (פסק דין לירד המלוה לתוך נכסים של לוה וליטלם בשומא בחובו); והני מילי - דאמר "אתינא", אבל אמר "לא אתינא" - לאלתר כתבינן!

והני מילי במלוה, אבל בפקדון לאלתר כתבינן;

וכי כתבינן – אמקרקעי, אבל אמטלטלי – לא, דלמא שמיט ואכיל להו מלוה למטלטלי, וכי אתי לוה ומייתי סהדי ומרע ליה לשטרא - לא משכח מידי למיגבה;

ואי אית ליה מקרקעי למלוה – כתבינן.

ולא היא: אדרכתא אמטלטלי לא כתבינן: אף על גב דאית ליה מקרקעי - חיישינן שמא תכסיף (קרקעות של מלוה: תבור [תהפוך לאמת בור] ותפחות מדמיה);

וכי כתבינן אדרכתא - מודעינן ליה;

והני מילי - דמיקרב, אבל מירחק – לא; ואי מירחק ואיכא קרובים - אי נמי איכא שיירתא דאזלי ואתו התם - משהינן ליה תריסר ירחי שתא עד דאזלא ואתי שיירתא.

כי הא דרבינא שהא למר אחא (זה שמו, והיה לו חוב על חבירו, ולא היה הלוה בעיר) תריסר ירחי שתא עד דאזלא ואתייא שיירתא מבי חוזאי;

ולא היא: התם איניש אלימא הוה: אי הויא מטיא אדרכתא לידיה לא הוה אפשר לאפוקי מיניה, אבל הכא - לא נטרינן ליה אלא עד דאזיל שליחא בתלתא בשבתא ואתא בארבעה בשבתא ולחמשא בשבתא קאי בדיניה.

אמר רבינא: האי שלוחא דרבנן (שהלך להזמין איש לדין וחזר ואמר לבית דין: "אינו רוצה לבא") - מהימנינן ליה כבי תרי (דלא משקר בבי דינא); והני מילי לשמתא, אבל לפתיחא (שטר שמתא וכי שרו ליה שמתא לא שרו ליה עד דיהיב זוזא דפתיחא לספרא) - כיון דממונא קא מחסר ליה, דקא בעי ליה למיתב ליה זוזי לספרא – לא.

אמר רבינא: יהבינן זימנא (מזמנין בעל דין ליום פלוני לדין) אפומא דאיתתא (על פי אשה ההולכת אצלו לפי דרכה) ואפומא דשיבבי (או על פי שכיניו, וסמכינן עלייהו דעבדין שליחותייהו: אי לא אתי - מחזקינן באפקרותא ומשמתינן ליה); ולא אמרן אלא דליתיה במתא (שאין אותו פלוני עכשיו בעיר שבית דין בה, ואמר לשכניו "כשישוב פלוני - אִמרו לו לבא"),

(בבא קמא קיג,א)

אבל איתיה במתא – לא (לא משמתינן ליה, דהנהו איתתא ושיבבי לא עבדי שליחותם), דאמרינן: אימר לא אמרו ליה, דאמרי: אשכחינהו שליחא דב"ד ואמר ליה (אלא משדרינן ליה עוד שליחות אחרינא בתריה).

ולא אמרן אלא (כי אתי ההוא פלוני לביתיה) דלא חליף אבבא דבי דינא (לית ליה אורחא לבבא דבי דינא), אבל חליף אבבא דבי דינא – לא (לא סמכינן אשיבבי), אמרי: אשכחוה בי דינא ואמרי ליה;

ולא אמרן אלא דאתי ביומיה, אבל לא אתי ביומיה – לא: אימא אישתלויי אשתלי (שכחו שליחותם קודם ששב אותו פלוני לביתו).

אמר רבא: האי מאן דכתיב עליה פתיחא על דלא אתי לדינא - עד דאתי לדינא לא מקרעינן ליה (ואף על גב דאמר "אתינא! אתינא!"); על דלא ציית לדינא (שאמרו [לו] "צא תן לו", ולא קיים) - עד דציית (ויפרע לו) לא מקרעינן ליה (ואף על גב דאמר "פרענא").

ולא היא: כיון דאמר "צייתנא" - קרעינן ליה (לאלתר, דדלמא לית ליה זוזי השתא, וטרח, אבל באתא לדינא - כל כמה דלא אתי אפקרותא הוא).

אמר רב חסדא: קובעים זמן שני וחמישי ושני (ליום שני בשבת, ואם לא יבא - מזמנין אותו ליום חמישי, ואם לא יבא - מזמנין אותו ליום שני), זמנא וזמנא בתר זמנא, (ועד למחר לא כתבינן פתיחא שכל היום ממתינין שמא יבא) ולמחר כתבינן.

רב אסי איקלע בי רב כהנא; חזא ההיא איתתא דאזמנה לדינא בפניא, ובצפרא כתיב עלה פתיחא! אמר ליה: לא סבר לה מר להא דאמר רב חסדא 'קובעין זמן שני וחמישי ושני'?

אמר ליה: הני מילי גברא דאניס וליתיה במתא, אבל איתתא - כיון דאיתה במתא ולא אתיא - מורדת היא.

אמר רב יהודה: לא יהבינא זמנא (אין מזמנין אדם לדין) לא ביומי ניסן ולא ביומי תשרי (בניסן ובתשרי, שהן זמן קציר ובציר), לא במעלי יומא טבא ולא במעלי שבתא; אבל מניסן (שולחים שיבא) לבתר יומי ניסן (ביום פלוני באייר), וביומי תשרי - לבתר תשרי קבעינן; ממעלי שבתא לבתר מעלי שבתא לא קבעינן; מאי טעמא? בעבידתיה דשבתא טריד.

אמר רב נחמן: לא יהבינן זמנא, לא לבני כלה (באין לשמוע הדרשה בכל שבת) בכלה (אין אומרים לו 'בא ביום שני לדין', דממנע ולא אתי לכלה) ולא לבני ריגלא (באין לשמוע הלכות הרגל קודם הרגל שלשים יום) בריגלא.

כי הוו אתו (תובעין) לקמיה דרב נחמן (ביום כלה להזמין בעלי דינין לדין), אמר להו: "וכי לדידכו כנופייכו (לצורך דינכם הקהלתי אתכם)"?

והאידנא דאיכא רמאי - חיישינן.

אם היה דבר שיש בו אחריות - חייב לשלם:

מתני ליה רבי לרבי שמעון בריה: '*לא דבר שיש בו אחריות ממש, אלא אפילו פרה וחורש בה, חמור ומחמר אחריו - חייבין להחזיר מפני כבוד אביהן.*'

בעי מיניה רב כהנא מרב: מטה ומיסב עליה, שולחן ואוכל עליו – מהו (כיון דמידי דקאי בגו ביתיה הוא, ולא מתחזי לעלמא כי פרה וחמור, וליכא זילותא דאבוהון? או דלמא כיון דנפקי ועיילי אינשי לביתייהו וחזו להו - איכא זילותא)?

אמר לו: (משלי ט,ט) תן לחכם ויחכם עוד [הודע לצדיק ויוסף לקח] (כפרה וחמור כן מטה ושלחן).

משנה:

אין פורטין (להחליף סלעים בפרוטות) לא מתיבת המוכסין (מיד מוכסים ליטול הפרוטות מתיבתן שנותנין בה מעות המכס), (וכן) ולא מכיס של גבאין (מכיס של גבאי המכס שגובה כסף גולגולת וארנונא לפי שהן של גזל), ואין נוטלין מהם צדקה; אבל נוטל הוא מתוך ביתו (של מוכס ממעות שלו) או מן השוק (אם יש לו מעות בשוק שאין לוקח מתיבת המכס).

גמרא:

תנא: '*אבל* (היה חייב לו פרוטות למוכס מן המכס בשוה חצי דינר ואין לו הפרוטות) *נותן לו דינר* (נותן לו דינר כסף) *ונותן לו את השאר* (ומקבל הימנו פרוטות בשוה חציו, מפני שהוא כמציל מידו)'.

ומוכסין? והאמר שמואל 'דינא דמלכותא דינא' (וזה שקיבל את המכס מן המלך בדבר קצוב כך וכך לשנה - אין גזלן)?

אמר רב חנינא בר כהנא אמר שמואל: במוכס שאין לו קצבה (אלא נוטל ככל חפצו).

דבי רבי ינאי אמרי: במוכס העומד מאליו (שלא מאת המלך, אפילו יש לו קצבה).

איכא דמתני לה - אהא: '*לא ילבש אדם כלאים אפילו על גבי עשרה בגדים להבריח בו את המכס*' (ואף על פי שאין כוונתו להנאת לבישה אלא להבריח בו בלבישת כלאים).

מתניתא - דלא כרבי עקיבא, דתניא: '*אסור להבריח את המכס; רבי שמעון אומר משום רבי עקיבא: מותר להבריח את המכס*'; בשלמא לענין כלאים - בהא קמיפלגי: דמר סבר 'דבר שאין מתכוין - מותר', ומר סבר 'דבר שאין מתכוין - אסור'; אלא להבריח בו את המכס מי שרי? והאמר שמואל 'דינא דמלכותא דינא' (ונמצא שגוזל את המוכס: ישראל זה שקיבל את המכס מיד המלך נכרי בהיתר)?

אמר רב חנינא בר כהנא אמר שמואל: במוכס שאין לו קצבה;

דבי רבי ינאי אמרי: במוכס העומד מאליו.

ואיכא דמתני אהא [נדרים פ"ג מ"ד]: '*נודרין* ("קונם כל פירות עלי אם אין תבואה זו של בית המלך") *להרגין* (רוצחים) *ולחרמין* (בעלי תיגרה ומריבה וגוזלי ממון) *ולמוכסין שהיא של תרומה, שהיא של בית מלך, אף על פי שאינה של תרומה, אף על פי שאינה של מלך*';

'*ולמוכסין*'? והאמר שמואל 'דינא דמלכותא דינא'?

אמר רב חנינא בר כהנא אמר שמואל: במוכס שאין לו קצבה;

דבי רבי ינאי אמרי: במוכס העומד מאליו.

רב אשי אמר: במוכס כנעני, דתניא: '*ישראל וכנעני אנס* (במוכס שהוא כנעני אנס, ואין לחוש אם גוזלו, היכא דליכא חילול השם: שאין מבין שזה מכזב) *שבאו לדין: אם אתה יכול לזכהו בדיני ישראל - זכהו ואמור לו "כך דינינו"; בדיני כנענים - זכהו ואמור לו "כך דינכם"; ואם לאו באין עליו בעקיפין* (בחכמה, עד שפוטרין את הישראל) *- דברי רבי ישמעאל; רבי עקיבא אומר: אין באין עליו בעקיפין, מפני קידוש השם.*'

ורבי עקיבא - טעמא דאיכא קידוש השם, הא ליכא קידוש השם באין? וגזל כנעני מי שרי? והתניא [ספרא בהר פרשה ו פ"ט ה"ב]: '*אמר רבי שמעון: דבר זה דרש רבי עקיבא כשבא מזפירין: מנין לגזל כנעני שהוא אסור? - תלמוד לומר:* (ויקרא כה,מח) *אחרי נמכר גאולה תהיה לו* [אחד מאחיו יגאלנו] (בעבד עברי הנמכר לנכרי בשוק משתעי) *-*

(בבא קמא קיג,ב)

*שלא ימשכנו ויצא* (כלומר: שלא יוציאוהו בית דין מיד הכותי אלא בגאולה)*;*

*יכול יגלום עליו* (יכול יניח את הכנעני לכפול ולהוסיף ולתבוע מה שלא נתן)*?*

*תלמוד לומר:* (ויקרא כה,נ) *וחשב עם קונהו* [משנת המכרו לו עד שנת היבל והיה כסף ממכרו במספר שנים כימי שכיר יהיה עמו]*: ידקדק עם קונהו*'

אמר רב יוסף: לא קשיא: הא בכנעני, הא בגר תושב (אין עובד עבודה זרה ואוכל נבילות).

אמר ליה אביי: והא תרוייהו [גר תושב וכנעני] גבי הדדי כתיבי; לא לך [נמכר] אלא לגר (בקדושין היא (דף כ,א) ובערכין (דף ל,ב): 'כמה קשה אבקה של שביעית: אדם שנושא ונותן בפירות שביעית - סוף מוכר את עצמו, שנאמר: [ויקרא כה,לט: וכי ימוך אחיך עמך] **ונמכר לך** [לא תעבד בו עבדת עבד ואחר כך כתוב פסוק מז, בו כתוב 'ונמכר לגר', שאביי דורש להלן]; לא לך אלא לכנעני כו' ולעבודה זרה עצמה לחטוב עצים ולשאוב מים' ואכולהו קאי 'גאולה תהיה לו'; אלמא גזל כנעני אסור) שנאמר (ויקרא כה,מז: וכי תשיג יד גר ותושב עמך ומך אחיך עמו ונמכר לגר תושב עמך או לעקר משפחת גר] 'לגר' - ולא לגר צדק אלא לגר תושב, שנאמר 'לגר תושב'; 'משפחת גר' - זה העובד כוכבים; כשהוא אומר 'או לעקר' - זה הנמכר לעבודת כוכבים'!

אלא אמר רבא: לא קשיא: כאן בגזילו, וכאן בהפקעת הלוואתו (שאין גזל ממש – שרי, כי ליכא חילול השם; ולהבריח המכס הוי כהפקעת הלואתו).

אמר ליה אביי: עבד עברי - הפקעת הלוואתו הוא (שהלוהו על עבודתו, ואפילו הכי אמר רבי עקיבא 'לא יצא על כרחו')!?

רבא לטעמיה, דאמר רבא: עבד עברי - גופו קנוי (כל שש שנים, ונמצא שגזלו ממש).

אמר רב ביבי בר גידל אמר רבי שמעון חסידא: '*גזל כנעני אסור, אבידתו מותרת*':

'*גזילו אסור*', דאמר רב הונא: מנין לגזל הכנעני שהוא אסור? - שנאמר (דברים ז,טז) ואכלת את כל העמים אשר ה' אלהיך נותן לך [לא תחוס עינך עליהם ולא תעבד את אלהיהם כי מוקש הוא לך]: בזמן שהן מסורים בידך, ולא בזמן שאינם מסורין בידך;

'*אבידתו מותרת*', דאמר רב חמא בר גוריא אמר רב: מנין לאבידת הכנעני שהיא מותרת? - שנאמר [דברים כב,ג: וכן תעשה לחמרו וכן תעשה לשמלתו וכן תעשה] לכל אבדת אחיך [אשר תאבד ממנו ומצאתה לא תוכל להתעלם]; לאחיך אתה מחזיר, ואי אתה מחזיר לכנעני.

ואימא הני מילי היכא דלא אתי לידיה, דלא מחייב לאהדורי בתרה, אבל היכא דאתי לידיה - אימא ליהדרה?

אמר רבינא: 'ומצאתהּ' - דאתאי לידיה משמע.

תניא: '*רבי פנחס בן יאיר אומר: במקום שיש חילול השם - אפילו אבידתו אסור.*'

אמר שמואל: טעותו (היה חייב לו לישראל וטעה בחשבון) מותרת (דליכא חילול השם); כי הא:

דשמואל זבן מִכּוּתִי לקנא דדהבא (מזרק של זהב) במר דפרזלא (בחזקת של נחושת) בארבעה זוזי, (ועוד טעות אחרת:) ואבלע ליה חד זוזא (שעיכב זוז מדמיו והטעהו בחשבון, שלקח שלשה במקום ארבעה);

רב כהנא זבן מכותי מאה ועשרים חביתא במאה, ואבלע ליה חד זוזא; אמר ליה (רב כהנא לכותי): "חזי דעלך קא סמיכנא" (אינו מונה אותם, כדי להוציא עצמו מן החשד; לישנא אחרינא: כותי אמר ליה לרב כהנא: חזי דעלך סמיכנא; זו שמעתי);

רבינא זבן דיקלא הוא וכותי לצלחא (לבקע), אמר ליה לשמעיה: "קדם ואייתי מעיקרו (פסקית של צד העיקר קח לצרכי, שהן עבים), דכותי מניינא ידע (מנין הפסקים מנה, אבל לא נתן עיניו כמה דקים יש וכמה גסים יש)";

רב אשי הוה קאזיל באורחא, חזא שיבשא (זמורות) דגופנא בפרדיסא ותלי בה קיטופי (אשכולות) דעינבי; אמר ליה לשמעיה: "זיל חזי: אי דכותי נינהו – אייתי, אי דישראל נינהו - לא אייתי לי"; שמע ההוא כותי דהוה יתיב בפרדיסא, אמר ליה: "דכותי שרי?"

אמר ליה: "כותי שקיל דמי, ישראל לא שקיל דמי"

גופא: אמר שמואל: דינא דמלכותא דינא.

אמר רבא: תדע דקטלי דיקלי וגשרי גישרי ועברינן עלייהו.

אמר ליה אביי: ודלמא משום דאייאוש להו מינייהו מרייהו?

אמר ליה: אי לא דינא דמלכותא דינא - היכי מייאשי (כלומר: מי הוי יאוש? הא 'יאוש כדי' הוי [עיין בגמרא מיד אחרי המשנה הבאה], ואין כאן שנוי רשות, שברשות הרבים הן; ושינוי מעשה נמי ליכא, דהשתא נמי 'גובא דדיקלא' מקרו)?

והא לא קא עבדי (שליחותיה) כדאמר מלכא: מלכא אמר "זילו וקטלו מכל באגי (באגא = בקעה)", ואינהו אזלו וקטלו מחד באגא (ואשתכח דלאו דינא דמלכותא הוא ואמאי עברינן עלייהו)!?

שלוחא דמלכא כמלכא, ולא טרח (אין עליו לטרוח וליקח מזה אחד ומזה אחד), ואינהו אפסיד אנפשייהו: דאיבעי להו דאינקוט מכוליה באגי ומשקל דמי [ולפרוע את הוצאות הגשר, ואם לא עשו הם – שליח המלכות עושה כפי שנוח לו].

אמר רבא: מאן דמשתכח בבי דרי (היו ארבעה שותפין בגורן, והביאו שלשה חלקן בביתן והרביעית נמצא בגורן) פרע מנתא דמלכא (בשביל כולם, ולכשיבאו חביריו - אין יכולין לומר "שלך היה ולא שלנו"; ואם גבאי זה ישראל הוא, שקנה מן המלך את המס - אין כאן משום גזל, דדינא דמלכותא דינא; ואם כותי הוא - מותר לקנות ממנו); והני מילי שותפא, אבל אריסא - אריסותיה הוא דקא מפיק (דאין לו חלק בגופו של קרקע, ואין עליו לפרוע חלק על הבית; ולענין זבוני - לא מזבנינן מיניה, דגזל הוא מה שנטלו מן האריס).

ואמר רבא: בַּר מתא אַבַּר מתא מיעבט (רשות ביד ישראל גבאי המלך למשכן בן העיר על מס בן עיר חבירו, דדינא דמלכותא דינא); והני מילי דברלא ארעא (אברול ארעא: מס קרקע שאכל פירות) וכרגא (כסף גולגולת) דהאי שתא (דשתא דא), אבל שתא דחליף - הואיל ואפייס מלכא - חליף (והוא - הגבאי - כבר פרע למלך כל קצבה שקיבל עליו שנה שעברה, ומעתה המס שלו, ולו אין כח למשכן את זה על חבירו).

ואמר רבא: הני דדיירי דרי (עכו"ם שיש להם בהמות ומזבלין מהן שדות בשכר): בתוך התחום - אסור ליקח מהן (בהמה, שמא נתחברה עם בהמותיהם של ישראל, ושל בני ישראל הוא); מאי טעמא? משום דמערבא חיותא דמתא בהדייהו; חוץ לתחום - מותר ליקח מהם.

אמר רבינא: אם היו בעלים מרדפים אחריהם - אפילו חוץ לתחום אסור.

מכריז רבא ואיתימא רב הונא: דסלקין לעילא ודנחתין לתתא: האי בר ישראל דידע סהדותא לכותי ולא תבעו מיניה, ואזל ואסהיד ליה בדיני דכותי על ישראל חבריה - משמתינן ליה; מאי טעמא? דאינהו מפקי ממונא

(בבא קמא קיד,א)

אפומא דחד (ונמצא שהפסידו שלא כדין); ולא אמרן אלא חד, אבל בתרי - לא; וחד נמי לא אמרן אלא בדיני דמגיסתא (בני כפר שאין יודעין לדון במשפט), אבל בי דוואר (שלטון) - אינהו נמי חד אמומתא שדו ליה (על פי עד אחד אין מוציאין ממון אבל מחייבין בעל דין שבועה להכחיש העד, כדין תורה;

לשון אחר 'דמגוזתא': אנסין, בחזקה, כמו 'אתו גוזאי וקא מחו ליה' (מגילה כח,א): סריסים (של בית רבי) העומדין לרדות בחזקה).

אמר רב אשי: כי הוינא בי רב הונא [אולי: רב הונא בר נחמן; גירסת הרי"ף: רב כהנא] - איבעיא לן: אדם חשוב דסמכי עליה כבי תרי: מפקי ממונא אפומיה ולא איבעי ליה לאסהודי? או דלמא כיון דאדם חשוב הוא - לא מצי משתמיט להו, ומצי לאסהודי?

תיקו.

אמר רב אשי: האי בר ישראל דזבין ליה ארעא לעובד כוכבים אמצרא דבר ישראל חבריה - משמתינן ליה; מאי טעמא? אי נימא משום דינא דבר מצרא - והאמר מר: זבין מעכו"ם וזבין לעכו"ם (בבבא מציעא [ב'המקבל']) ליכא משום דינא דבר מצרא, אלא דאמרינן ליה: "ארבעית (הרבעת) לי אריא אמצראי"; משמתינן ליה עד דקביל עליה כל אונסא דאתי מחמתיה.

משנה:

נטלו מוכסין את חמורו ונתנו לו חמור אחר; נטלו לסטים את כסותו ונתנו לו כסות אחרת - הרי אלו שלו מפני שהבעלים מתייאשין מהן (דמסתמא נתייאשו הבעלים מיד, וקננהו היאך ביאוש ושינוי רשות).

המציל מן הנהר או מן הגייס או מן הלסטין: אם נתייאשו הבעלים (דשמעינן דאייאוש דאמר "ווי לחסרון כיס") - הרי אלו שלו.

(אבל סתמא – לא, וקשיא לסטים דסיפא אלסטים דרישא; בגמרא פריך, ומשני לה: חדא בלסטים עכו"ם וחדא בליסטים ישראל דמייאש מסתמא.)

וכן נחיל (גיור"א) של דבורים: אם נתייאשו - הרי אלו שלו.

אמר רבי יוחנן בן ברוקה: נאמנת אשה או קטן לומר "מכאן יצא נחיל זה", ומהלך בתוך שדה חבירו להציל את נחילו, ואם הזיק - משלם מה שהזיק; אבל (נתיישבו דבורים על סוכת חבירו וירא ליטלן אחת אחת שלא יברחו) לא יקוץ את סוכו על מנת ליתן את הדמים (לא יקוץ את הסוכה להוליכן כולן ביחד, ואפילו על מנת ליתן דמים).

רבי ישמעאל בנו של רבי יוחנן בן ברוקה אומר: אף קוצץ ונותן את הדמים.

גמרא:

תנא: '*אם נטל* (חמור מן המוכסין) *מחזיר לבעלים הראשונים*' (ופליגא ברייתא אמתניתין); קסבר יאוש כדי (שנתייאשו הבעלים ביד מוכס) לא קני (לא קנה המוכס ביאוש לבדו בלא נתינת דמים או שינוי מעשה) ומעיקרא באיסורא אתא לידיה (וכי אתא ליד שני באיסור אתא לידיה);

ואיכא דאמרי: '*אם בא להחזיר* (שחסיד הוא) *- יחזיר לבעלים ראשונים* (ולא למוכס)' [ונראה לפי זה שיאוש לא קני; אך מי שסובר יאוש קני יסביר כך:] מאי טעמא? יאוש כדי קני; מיהו אי אמר "אי אפשי בממון שאינו שלי" - מחזיר לבעלים הראשונים.

הרי אלו שלו מפני שהבעלים [מתייאשין מהן]:

אמר רב ~~אשי~~ אסי: לא שנו אלא לסטים עובד כוכבים, אבל ליסטים ישראל – לא; סבר: "למחר נקיטנא ליה בדינא".

מתקיף לה רב יוסף: אדרבה! איפכא מסתברא: עכו"ם דדייני בגיתי (בגאוה ובזרוע) - לא מייאש; ישראל, כיון דאמרי 'מימר' ("צא ותן לו", ואין חובטין במקלות; לשון אחר: דאמרי לנגזל "מי יימר כדקאמרת? הבא עדים שגנבו ממך") - מייאש;

אלא אי איתמר - אסיפא איתמר: '*המציל* [מן הנהר או] *מן העכו"ם* [מן הגייס] *ומן* [או מן] *הלסטים: אם נתייאשו הבעלים* [- הרי אלו שלו]' – אִין; סתמא – לא; לא שנו אלא עכו"ם, משום דדייני בגיתי, אבל לסטים ישראל - כיון דאמרי 'מימר' – מייאש.

תנן התם [כלים פ"כו מ"ח, לעיל סו,ב]: '*עורות של בעל הבית - מחשבה מטמאתן* (חישב עליהם בדבר שאין בו חסרון מלאכה, כגון לעוצבא ולמטה - ירדו לטומאה [הוכשרו לקבל טומאה] מיד)*, ושל עבדן* (שאומנותו בכך) *-* (סתמיה למכירה, הלכך) *אין מחשבה מטמאתן* (אין מחשבתו מחשבה: שאם יבאו בני אדם לקנותו - ימכרנו להן, ונמצא שסופן למנעלין, ועדיין לא נגמרה מלאכתן לכך)*; של גזלן - אין מחשבה מטמאתן* (דלאו דידיה הוא: דכיון דידע מאן שקליה מיניה - לא מייאש)*, ושל גנב - מחשבה מטמאתן* (דאייאוש מרייהו דלא ידעי למאן יתבעו)*. רבי שמעון אומר: חילוף הדברים: של גזלן* (כיון דשקליה מיניה בהדיא ולא מצי קאי באפיה מייאש) *מחשבה מטמאתן, של גנב - אין מחשבה מטמאתן, לפי שלא נתייאשו הבעלים* (סבר: בחישנא ליה ומשכחינא ליה).'

אמר עולא: מחלוקת – בסתם (דלא שמעינן דמייאש, דבהא פליגי: דמר סבר סתם גניבה - יאוש בעלים הוא, ולא סתם גזילה; ומר סבר חילוף הדברים, כדפרישית), אבל בידוע (דשמעינן דמייאש) - דברי הכל יאוש (כדי) קני (ואפילו גנב לרבי שמעון וגזלן לרבנן).

רבה אמר: בידוע נמי מחלוקת (דאי נמי דשמעינן דמייאש - אמרי רבנן בגזלן דלא הוי יאוש: דכל שעתא דעתיה למנקטיה בדינא; וכן גנב לרבי שמעון).

אמר ליה אביי לרבה: לא תיפלוג עליה דעולא, דתנן במתניתין כוותיה (הך מתניתין דעורות דטהרות דקתני) '*לפי שלא נתייאשו הבעלים*'; טעמא דלא נתייאשו הבעלים, אבל נתייאשו הבעלים - הרי אלו שלו!

אמר ליה: אנן – '*לפי שאין יאוש לבעלים* (אין יאושן יאוש)' מתנינן לה.

תנן: '*נטלו מוכסין חמורו* [ונתנו לו חמור אחר; נטלו לסטים את כסותו ונתנו לו כסות אחרת - הרי אלו שלו מפני שהבעלים מתייאשין מהן] (מוכס = גזלן; לסטים = גנב) – מני? אי רבנן - קשיא גזלן! אי רבי שמעון - קשיא גנב!

בשלמא לעולא, דאמר 'בידוע קני' - הכא נמי בידוע, ודברי הכל; אלא לרבה, דאמר 'בידוע נמי מחלוקת' - הא מני? לא רבנן ולא רבי שמעון!?

בלסטים מזויין (דגזלן הוא), ורבי שמעון היא.

אי הכי - היינו 'גזלן' (והא תנא ליה:' מוכס')!?

תרי גווני גזלן.

תא שמע: '*הגנב והגזלן והאנס* (אנס דקתני גבי גזלן הוי חמסן, דיהיב זוזי) *- הקדשן הקדש ותרומתן תרומה ומעשרותן מעשר*' – מני? אי רבנן - קשיא גזלן, אי רבי שמעון - קשיא גנב?

בשלמא לעולא דאמר 'בידוע קני' - הכא נמי בידוע, ודברי הכל היא; אלא לרבה דאמר 'בידוע נמי מחלוקת' - הא מני? לא רבנן ולא רבי שמעון?

הכא נמי בלסטים מזויין, ורבי שמעון היא (דאמר גזלן קני).

אי הכי היינו 'גזלן'?

תרי גווני גזלן.

ואי בעית אימא: הא מתניתא - רבי היא, דתניא: '*רבי אמר: גנב כגזלן*',

(בבא קמא קיד,ב)

וקיימא לן (לקמן דהא 'גנב כגזלן' דקאמר רבי): כגזלן לרבי שמעון (כגזלן דרבי שמעון קאמר, דקני, ולא כגזלן דרבנן - דלא קני).

גופא: '*רבי אומר: אומר אני: גנב כגזלן*'.

איבעיא להו: כגזלן דרבנן קאמר, ולא קני? או דלמא כגזלן דרבי שמעון קאמר, וקני?

תא שמע: '*נטלו מוכסין חמורו* [ונתנו לו חמור אחר; נטלו לסטים את כסותו ונתנו לו כסות אחרת - הרי אלו שלו מפני שהבעלים מתייאשין מהן]' – מני? אי רבנן - קשיא גזלן? אי רבי שמעון - קשיא גנב?

אי אמרת בשלמא רבי כגזלן דרבי שמעון קאמר, וקני, הא מני? רבי היא, משום הכי קני; אלא אי אמרת כגזלן דרבנן קאמר, ולא קני - הא מני? לא רבי ולא רבי שמעון ולא רבנן!?

הכא במאי עסקינן? בלסטים מזויין, ורבי שמעון היא.

אי הכי - היינו גזלן?

תרי גווני גזלן.

תא שמע: '*הגנב והגזלן והאנס: הקדשן הקדש, ותרומתן תרומה, ומעשרותן מעשר.*' מני? אי רבנן - קשיא 'גזלן'? אי רבי שמעון - קשיא 'גנב'? אי אמרת בשלמא 'גנב כגזלן דרבי שמעון' קאמר, משום הכי קני, אלא אי אמרת 'גנב כגזלן דרבנן' - הא מני?

בלסטים מזויין, ורבי שמעון היא.

אי הכי - היינו גזלן?

תרי גווני גזלן.

אמר ליה רב אשי לרבה [אולי צ"ל לרבא]: תא שמע: דמתני רבי לרבי שמעון בריה: '*לא דבר שיש בו אחריות ממש אלא אפילו פרה וחורש בה חמור ומחמר אחריו - חייבין להחזיר מפני כבוד אביהן*'; טעמא - מפני כבוד אביהן, הא לאו כבוד אביהן – לא (אלמא גזלן לרבי קני, כרבי שמעון, וקאמר 'גנב כגזלן'אלמא תרוייהו קני); שמע מינה: רבי - גזלן דרבי שמעון קאמר - שמע מינה.

וכן נחיל של דבורים [אם נתייאשו - הרי אלו שלו]:

מאי '*וכן*' (פשיטא דקני ביאוש, דמאי שנא נחיל מכסות)?

הכי קאמר: אפילו נחיל של דבורים, דקנין דרבנן הוא (דאין כאן גזל אלא מפני דרכי שלום, דהא דהפקר נינהו, ותניא (חולין דף קמא:): 'יוני שובך ויוני עלייה - אין בהן משום גזל אלא מפני דרכי שלום'); סלקא דעתא אמינא: 'האי - כיון דרבנן בעלמא הוא דקני ליה, אפילו סתמא נמי מייאש' - קא משמע לן: אם נתייאשו הבעלים – אִין, אי לא - לא.

אמר רבי יוחנן בן ברוקה נאמנת אשה וקטן [נאמנת אשה או קטן לומר "מכאן יצא נחיל זה", ומהלך בתוך שדה חבירו להציל את נחילו, ואם הזיק - משלם מה שהזיק]:

אשה וקטן בני עדות נינהו?

אמר רב יהודה אמר שמואל: הכא במאי עסקינן? - כגון שהיו בעלים מרדפין אחריהם (קודם דיבור הקטן, דרגלים לדבר דשלו הם), ואשה וקטן מסיחין לפי תומם, ואומר "מכאן יצא נחיל זה".

אמר רב אשי: אין מסיח לפי תומו כשר אלא לעדות אשה בלבד (שמע מן התינוקות שהיו אומרים "הרי אנו הולכין לספוד ולקבור איש פלוני" [בפרק בתרא דיבמות (דף קכא,ב)]).

אמר ליה רבינא לרב אשי: ולא? והרי נחיל של דבורים מסיח לפי תומו הוא!?

שאני נחיל של דבורים דקנין דרבנן הוא.

ודאורייתא לא? והאמר רב יהודה אמר שמואל: מעשה באדם אחד שהיה מסיח לפי תומו, ואומר: "זכורני כשאני תינוק ומורכבני על כתיפו של אבא והוציאוני מבית הספר והפשיטוני את כתנתי והטבילוני (לפי שדרכו של תינוק לטפח בשרצים ובטומאות) לאכול בתרומה לערב", ורבי חנינא מסיים בה הכי "וחבירי בדילין ממני (מפני תרומתי) והיו קורין אותי 'יוחנן אוכל חלות'" והעלהו רבי לכהונה על פיו!?

בתרומה דרבנן (בזמן הזה, דרבי - לאחר חורבן היה; ואיכא מאן דאמר 'לא קידשה לעתיד לבא').

ואכתי דאורייתא לא? והא כי אתא רב דימי אמר רב חנא קרטיגנא ואמרי לה רב אחא קרטיגנא משתעי: מעשה בא לפני רבי יהושע בן לוי - ואמרי לה מעשה בא לפני רבי - בתינוק אחד שהיה מסיח לפי תומו ואמר: אני ואמי נשבינו לבין העכו"ם; יצאתי לשאוב מים - דעתי על אמי; ללקוט עצים - דעתי על אמי, והשיאה רבי על פיו לכהונה.' (ואף על גב דאיסורא דאורייתא היא, משום זונה)!

בשבויה הקילו (דספיקא בעלמא היא).

אבל לא יקוץ את סוכו [על מנת ליתן את הדמים. רבי ישמעאל בנו של רבי יוחנן בן ברוקה אומר: אף קוצץ ונותן את הדמים.]:

תניא: '*רבי ישמעאל בנו של רבי יוחנן בן ברוקה אומר: תנאי בית דין הוא שיהא יורד לתוך שדה של חבירו וקוצץ סוכו של חבירו להציל את נחילו ונוטל דמי סוכו מתוך נחילו של חבירו;*

*ותנאי בית דין הוא* (במתניתין הוא: זה בא בחביתו של יין וזה בא בכדו של דבש; נסדקה חבית של דבש) *שיהא שופך יינו ומציל את דובשנו של חבירו ונוטל דמי יינו מתוך דובשנו של חבירו;*

*ותנאי בית דין הוא* (אם מת חמור חבירו הטעון פשתן בדרך, וחמורו של זה טעון עצים) *שיהא מפרק את עציו וטוען פשתנו של חבירו ונוטל דמי עציו מתוך פשתנו של חבירו, שעל מנת כן הנחיל יהושע לישראל את הארץ.*'

משנה:

המכיר כליו וספריו ביד אחר, ויצא לו שם גניבה (שיצא קול שנגנבו כליו) בעיר - ישבע לו לוקח כמה נתן ויטול (ויחזיר לו כליו; ולפני יאוש קמיירי), ואם לאו - לאו כל המנו, שאני אומר: 'מכרן לאחר ולקחן זה הימנו'.

גמרא:

וכי יצא לו שם גניבה בעיר מאי הוי? ליחוש דילמא זבנינהו והוא ניהו קא מפיק שמא!?

אמר רב יהודה אמר רב: כגון שבאו בני אדם בתוך ביתו ועמד והפגין (צעק) בלילה, ואמר "נגנבו כליי".

כל שכן עילא מצא (פירכא היא, כלומר: עילא מצא כשמכר כליו ונתחרט וידע שמכרן לוקח לאחר, עמד והפגין וצעק בלילה להאמין דבריו כשיערער)!?

רב כהנא מסיים בה משמיה דרב: כגון שהיתה מחתרת חתורה בתוך ביתו, ובני אדם שלנו בתוך ביתו יצאו ואנבורקראות (חבילות) של כלים על כתפיהם, והכל אומרים "נגנבו כליו של פלוני"!

ודלמא כלים הוו, ספרים לא הוו?

אמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן: כגון דקאמרי נמי "ספרים".

וליחוש דלמא זוטרי וקא טעין רברבי?

אמר רבי יוסי בר חנינא: דקאמרי "ספר פלוני ופלוני".

ודלמא הוו עתיקי וקא טעין חדתי?

אמר רב: כגון דאמרי "הללו כליו של פלוני"! "הללו ספריו של פלוני"!

מי אמר רב הכי? והאמר רב: בא במחתרת ונטל כלים ויצא – פטור; מאי טעמא? בדמי קננהו (דהבא במחתרת בר מיתה הוא, כדכתיב 'אם במחתרת ימצא הגנב וגו'; וכיון דאי הוה בידיה פטור - כי מכרן לאחר אמאי מהדר להו לוקח)?

הני מילי דקננהו בבא במחתרת, דמעיקרא מסר נפשיה לקטלא, אבל הני - כיון דלא מסרו נפשייהו לקטלא – לא.

אמר רבא: לא שנו אלא בעל הבית העשוי למכור כליו, אבל בעל הבית שאינו עשוי למכור כליו -

(בבא קמא קטו,א)

לא צריך לאהדורי עליה כולי האי (דנימא "ספר פלוני ופלוני") [עיין הגהות הגר"א].

ודלמא איצטריך ליה זוזי וזבין?

אמר רב אשי: הרי יצא לו שם גניבה בעיר.

איתמר: גנב ומכר ואחר כך הוכר הגנב: רב משמיה דרבי חייא אמר: הדין עם הראשון (דינו של בעל הבית ותביעתו - על הגנב היא, ואין הלוקח בעל דינו; ואם בא לגבותו הימנו - יתן דמים, ואף על גב שהוכר הגנב לא אמרינן 'יחזיר לוקח הכלים בחנם ויפרע מן הגנב'); רבי יוחנן משמיה דרבי ינאי אמר: הדין עם השני (דינו של בעל הבית - עם הלוקח הוא, ויוציא הימנו כליו בחנם).

אמר רב יוסף: לא פליגי: כאן (לקחו מן הגנב) לפני יאוש - הדין עם השני; כאן לאחר יאוש - הדין עם הראשון, ותרוייהו אית להו דרב חסדא (גזל ולא נתייאשו הבעלים, ובא אחר ואכלו - רצה מזה גובה כו' בריש פירקין; והאי נמי: אף על גב דיהיב דמי לגנב - לגבי האי מיהא גזלן הוא; ומיהו היכא דלא הוכר הגנב עבוד ליה רבנן תקנת השוק ליטול מה שנתן, אבל היכא דהוכר הגנב - עליו להחזיר אחריו).

אמר ליה אביי: ולא פליגי? הא מתנות כהונה כלפני יאוש דמי (דכהן לא מייאש מינייהו), ופליגי (כלומר: ואמר רב 'הדין עם הראשון'), דתנן [חולין פ"י מ"יג קלא,א]: '*אמר לו: "מכור לי מעיה של פרה", והיו בהן מתנות* (קיבה) *-* (הלוקח) *נותנן לכהן ואינו מנכה לו מן הדמים* (דמסתמא מתנות לא זבין ליה)*; לקח הימנו במשקל - נותנו לכהן ומנכה לו מן הדמים.*'; ואמר רב: לא שנו ('לקח הימנו במשקל - נותנן לכהן' דמשמע דהלוקח על כרחו נותנן לכהן, והוא יתבע דמים מן המוכר) אלא ששקל (הוא) לעצמו, אבל שקל לו הטבח - הדין עם הטבח (דינו של כהן וערעורו - על הטבח הוא).' (רב לטעמיה, דאמר 'הדין עם הראשון', דטבח כגנב ראשון, ולוקח הוי שני, וקאמר 'הדין עם הטבח' אלמא רב לית ליה דרב חסדא)!

אימא 'אף דין עם הטבח': מהו דתימא 'אין מתנות כהונה נגזלות (דאלימא קנייה דידהו, דמכח גבוה קאתו ליה, וכל היכא דאיתנהו אימא 'דכהן נינהו', ואפילו שקל לו הטבח יגבה הכהן נמי מן הלוקח)' - קא משמע לן.

ולאביי, דאמר 'פליגי' - במאי פליגי? - (בלפני יאוש) בדרב חסדא (דרב לית ליה דרב חסדא).

רב זביד אמר: (היכא דלא אייאוש בעלים, דכולי עלמא אית להו דרב חסדא, והדין עם השני; והכא -) כגון שנתייאשו הבעלים ביד לוקח ולא נתייאשו ביד גנב, ובהא פליגי: מר סבר: יאוש ואחר כך שינוי רשות קני; שינוי רשות ואחר כך יאוש לא קני; ומר סבר: לא שנא (דקני לגמרי, ואפילו בדמי לא מהדר לו).

רב פפא אמר: (לעולם בדלפני יאוש פליגי, ותרוייהו אית להו דרב חסדא, ו)בגלימא (דגניבה) - דכולי עלמא לא פליגי דהדר למריה (מיד, בחנם, ואין הלוקח יכול לעכבה על מעותיו, וכדרב חסדא; ו'הדין עם הראשון' דאמר רב, לא בדין הבעל הבית קאמר, אלא בדינו של לוקח קאמר), והכא בעשו בו תקנת השוק (על שקנאו לוקח בשוק בפרהסיא ולא הבין בו שנגנב - עשו לו תקנה שישלם לו בעל הבית מעותיו) קמיפלגי: רב משמיה דרבי חייא אמר: 'הדין עם הראשון': דינא דלוקח דלישקול זוזי מגנב, ולא עשו בו תקנת השוק; ורבי יוחנן משום דרבי ינאי אמר: 'הדין עם השני': דינא דלוקח דלישקול מבעל הבית, ועשו בו תקנת השוק. (ונהי דאית לן דרב חסדא, ולא מצי לוקח למימר לבעל הבית 'לאו בעל דברים דידי את'; מיהו לאחר שישלם הגניבה - יתבע מעותיו מבעל הבית; ואי קשיא: מכל מקום דמי שקיל, מה לי משום תקנה מה לי משום טענת 'לאו בעל דברים דידי את'? - נפקא מינה היכא דגזל ובא אחר ואכל בלא דמים, דאמרינן כדרב חסדא, ואם השני נוח לו מן הראשון גובה הימנו.)

וסבר רב 'לא עשו בו תקנת השוק'? והא: רב הונא - תלמידיה דרב הוה, וחנן בישא גנב גלימא וזבנה; אתא לקמיה דרב הונא, אמר ליה לההוא גברא: "זיל שרי עביטך (התר משכונך, כלומר: פדה משכונך שבידו)"!?

שאני חנן בישא, כיון דליכא לאישתלומי מיניה - כלא הוכר דמי.

אמר רבא: אם גנב מפורסם הוא - לא עשו בו תקנת השוק.

והא חנן בישא, דמפורסם הוה, ועשו בו תקנת השוק!?

נהי דמפורסם לבישותא - לגניבותא לא מפורסם.

איתמר: גנב ופרע בחובו (מלוה), גנב ופרע בהיקיפו (הקף לחנוני) - לא עשו בו תקנת השוק, דאמרי [לבעל החוב או לחנוני]: לא אדעתא דהנהו (דהאי גניבה) יהיבת ליה מידי (יהבתה ליה זוזי, דמקמי הכא אוזפת ליה);

משכנתא שוי מאתן במאה - עשו בו תקנת השוק.

(משכנתא) שוה בשוה: אמימר אמר: לא עשו בו תקנת השוק (אין דרך לעשות כן: להלוות על המשכון כל שויו; הלכך לאו אדעתא דהאי משכנתא אוזפיה, אלא הימוני הימניה);

מר זוטרא אמר: עשו בו תקנת השוק.

(והלכתא עשו בו תקנת השוק.)

זבינא שוה בשוה - עשו בו תקנת השוק; שוה מאה במאתן: רב ששת אמר: לא עשו בו תקנת השוק (ואפילו ליטול מאה; דכי היכי דמאה יתירין מתנה היא - מאה דשויה נמי מתנה הוו); רבא אמר: עשו בו תקנת השוק (אפילו ליטול מאתים, דאורחיה למזבין בדמים יקרים).

והלכתא: בכולהו עשו בו תקנת השוק, לבר מגנב ופרע בחובו, גנב ופרע בהיקיפו (דלא יהיב זוזי אהאי חפץ).

אבימי בר נאזי, חמוה דרבינא, הוה מסיק בההוא גברא ארבעה זוזי; גנב גלימא, אתיא ניהליה, אוזפיה ארבעה זוזי אחריני [הילוה לו עוד ארבע זוז, ולא ברור אם גלימא הגנובה שימשה כמשכון על ההולאה הראשונה, השניה, או לשתי ההלאות, או כתשלום לראשון]; לסוף הוכר הגנב [שגנב את הגלימה שהביא הלוה]. אתא לקמיה דרבינא, אמר: קמאי 'גנב ופרע בחובו' [וחייב להחזיר את הגלימה] ולא בעי [הנגנב] למיתב ליה ולא מידי; הנך ארבעה זוזי אחריני - שקול זוזך והדר גלימי.

מתקיף לה רב כהן: ודלמא גלימא - בהני זוזי קמאי יהבה ניהליה: 'גנב ופרע בחובו, גנב ופרע בהיקיפו', וארבעה זוזי בתראי - הימוני הימניה כי היכי דהימניה מעיקרא!?

איגלגל מילתא, מטא לקמיה דרבי אבהו, אמר: הלכתא כרב כהן (דכיון דהימניה מעיקרא השתא נמי הימניה).

נרשאה גנב ספרא, זבניה לפפונאה בתמנן זוזי; אזל פפונאה זבניה לבר מחוזאה במאה ועשרין זוזי ('נרשאה' ו'פפונאה' ו'בני מחוזאה' - על שם מקומן נקראו); לסוף הוכר הגנב. אמר אביי: ליזיל מרי דספרא ויהב ליה לבר מחוזא תמנן זוזי ושקיל ספריה, ואזיל בר מחוזאה ושקיל ארבעין מפפונאה.

מתקיף לה רבא: השתא לוקח מגנב עשו בו תקנת השוק, לוקח מלוקח מיבעיא?

אלא אמר רבא: ליזיל מריה דספרא ויהיב ליה לבר מחוזאה מאה ועשרין זוזי ושקיל ספריה; וליזיל מרי דספרא ולישקול ארבעין מפפונאה ותמנן מנרשאה.

משנה:

זה בא בחביתו של יין וזה בא בכדו של דבש; נסדקה חבית של דבש ושפך זה את יינו והציל את הדבש לתוכו

(בבא קמא קטו,ב)

[המשך המשנה:]

אין לו אלא שכרו (שכר כלי ושכר פעולה); ואם אמר "אציל את שלך ואתה נותן לי דמי שלי" - חייב ליתן לו.

שטף נחל חמורו וחמור חבירו: שלו יפה מנה ושל חבירו מאתים, והניח זה את שלו והציל את של חבירו - אין לו אלא שכרו; ואם אמר לו "אני אציל את שלך ואתה נותן לי את שלי" - חייב ליתן לו.

גמרא:

ואמאי? לימא ליה "מהפקירא קא זכינא (דבש שלך היה הולך כולו לאיבוד והריני כמציל מן ההפקר)!" (ואמאי 'אין לו אלא שכרו'? כוליה דבש לישקול! וגבי חמור ליכא למימר הכי, דיכול להצילה הוא)? מי לא תניא 'הרי שהיה טעון כדי יין וכדי שמן וראה שהן משתברות (והכל נשפך ביחד) לא יאמר "הרי זה תרומה ומעשר על פירות שיש לי בתוך ביתי", ואם אמר - לא אמר כלום (אלמא כיון דלאיבוד אזל - לית בהו זכייה והפקירא הוא)?

כדאמר רבי ירמיה (לקמן): 'כשעקל בית הבד כרוך עליה (בעקל דדובשא כרוך עליה: חבית של דבש קשורה בעקל, ולא ישפך הכל אלא מנטף מעט מעט וליכא הפקר)' - הכי נמי כשעקל בית הבד כרוך עליה.

'ואם אמר - לא אמר כלום'? והתניא [תוספתא מעשר שני (ליברמן) פרק א הלכה ז]: '*מי שבא בדרך, ומעות בידו, ואנס כנגדו, לא יאמר "הרי פירות* (של מעשר שני) *שיש לי בתוך ביתי מחוללים על מעות הללו" ואם אמר - דבריו קיימין.*'?!

הכא במאי עסקינן? - בשיכול להציל.

אי בשיכול להציל - לכתחלה אמאי לא יאמר?

בשיכול להציל על ידי הדחק.

וכל היכא דאיכא הפסידא (קצת הפסד, וליכא איבוד לגמרי, כי הכא דמוקמת לה בשיכול להציל על ידי הדחק, ושמא יציל) - לכתחלה לא יאמר (בתמיה)? והתניא [תוספתא דמאי (ליברמן) פרק ח הלכה יא]: '*הרי שהיו לו* (ללוי) *עשר חביות של טבל* (הטבול לתרומת מעשר) *טמא* (דתרומת מעשר דידיה לא חזיא לכהן לשתיה אלא לזלף; ולקמיה מוקי לה ביין חדש, דלא חזי כולי האי לזלף, דלא אלים ריחא, ופסידא פורתא הוא דאיכא, כמו זה שיכול להציל על ידי הדחק)*, וראה אחת מהן שנשברה או שנתגלתה – אומר: הרי היא תרומת מעשר על תשע חברותיה; ובשמן לא יעשה כן מפני הפסד כהן* (שמן דתרומה טמאה חזי להדליק, וכי מפסיד לה - לכהן איכא פסידא טובא)'; [ו]אמר רבי ירמיה: כשעקל בית הבד כרוך עליה (דלא חשיב פסידא כולי האי, כגון זה שאין יכול להציל אלא על ידי הדחק) [אבל יכול לומר "הרי זה תרומה ומעשר על פירות שיש לי בתוך ביתי" לכתחילה בהפסד מועט או בהפסד הניתן להציל על ידי הדחק]! בשלמא שנשברה [וכרבי ירמיה, או שנשברה בחלק העליון של הכלי, ובחלק התחתון נשאר שמן טוב] – חזיא; אלא נתגלתה [היין] - למאי חזיא (ואפילו הכי קתני 'אומר הרי הוא תרומה', אלמא להפסד מועט לא חששו)! וכי תימא: חזיא לזילוף – והתניא [תוספתא תרומות (ליברמן) פרק ז הלכה יד]: '*מים שנתגלו הרי זה לא ישפכם ברשות הרבים* (שלא יעבור עליהם אדם יחף, ויכנס ארס של נחש ברגלו על ידי מכת צרור וימות) *ולא יגבל בהן את הטיט ולא ירבץ בהן את הבית ולא ישקה מהם את בהמתו ולא בהמת חבירו* (משום סכנת נפשות: שמא ישחטנה אחרי כן).'!?

דעבר לה במסננת (כלי על גבי כלי, ונותנין השמרים בתוך העליון, והוא ככברה, והיין מסתנן מאליו), כרבי נחמיה, דתניא [תוספתא תרומות (ליברמן) פרק ז הלכה יג]: '*מסננת יש בה משום גילוי* (צריך לכסות העליון כדי שלא ישתה בו נחש; ואף על פי שהיין מסתנן והולך - חיישינן שמא יעבור הארס עם היין לתוך הכלי, וכל שכן כשהתחתון מגולה)*; אמר רבי נחמיה: אימתי? בזמן שהתחתונה מגולה, אבל בזמן שהתחתונה מכוסה - אף על פי שהעליונה מגולה - אין בה משום גילוי, לפי שארס של נחש דומה לספוג וצף ועומד במקומו.*'

לאו איתמר עלה: אמר רבי סימון אמר רבי יהושע בן לוי: לא שנו אלא שלא טרקו (בשלא עירבו אדם, וכגון הך מסננת, שאין איש נוגע בה), אבל טרקו - אסור (והכא בהך חבית כי מערה ושדי ליה מחבית למסננת - מטריק ומתבלבל הארס עם היין, ויוצא דרך המסננת לכלי)'.

התם נמי אפשר דמנח מידי (בגד או שולי כברה) אפומא דחביתא (על פי חבית), דשפי ליה (ומסננו בנחת; 'שפי' - לשון שופך, כמו 'השופה יין (לתמרי) [לחבירו]' בבא מציעא (דף ס.ע"ש); רודיי"ר).

(ואי ההיא דעשר חביות רבי נחמיה היא -) ורבי נחמיה ~~<מטמא אטמא>~~ מי תרמינן (מן הטמא על הטמא)? והתניא [דומה לתוספתא תרומות (ליברמן) פרק ג הלכה יט]: '*תורמין מן הטמא על הטמא ומן הטהור על הטהור ומן הטהור על הטמא, אבל לא מן הטמא על הטהור; רבי נחמיה אומר: אף מן הטמא על הטמא לא התירו לתרום אלא בשל דמאי* (הקילו, משום דרוב עמי הארץ מעשרין הן, וכבר נתעשר).'!

הכא נמי [עשר חביות] בשל דמאי.

אמר מר: '*ובשמן לא יעשה כן מפני הפסד כהן*'; מאי שנא שמן, דראוי להדליק? יין נמי ראוי לזילוף!? וכי תימא 'זילוף לאו מילתא היא', - והאמר שמואל משום רבי חייא: 'שותין מלוג בסלע (לשתיה אם ימצא יין בזול: לוג בסלע – יקח); ומזלפין מלוג בשתים (אבל לזלף - יקח אפילו ביוקר: הלוג בשתים סלעים, דהנאה יתירא היא)'?

הכא במאי עסקינן – בחדש.

והא ראוי לישנו?

אתי ביה לידי תקלה (לשתותן, והרי היא טמאה).

שמן נמי אתי ביה לידי תקלה?

דמנח בכלי מאוס.

יין נמי מנח ליה בכלי מאוס!?

השתא: לזילוף קא בעי ליה, בכלי מאוס קא מנח ליה?

ותקלה עצמה - תנאי היא, דתניא: '*חבית של יין של תרומה שנטמאת: בית שמאי אומרים:*

(בבא קמא קטז,א)

*תשפך הכל* (כולה ביחד)*; ובית הלל אומרים: תעשה זילוף.*

*אמר רבי ישמעאל ברבי יוסי: אני אכריע: בבית תעשה זילוף, ובשדה תשפך הכל* (דאדממטי ליה לגו ביתא אתי ביה לידי תקלה).

איכא דאמרי: *בישן תעשה זילוף, ובחדש תשפך הכל*.

*אמרו לו: אין הכרעה שלישית מכרעת* (טעם עצמך אתה אומר, ולא כדברי אחד מהן: ששניהם לא הזכירו בית ושדה).

(והיכי דמי 'הכרעה'? כגון אי הוה תני בית שמאי 'בין נטמאת בבית בין בשדה תשפך הכל', ובית הלל אומרים 'בין בבית ובין בשדה תעשה זילוף' רבי שמעאל אומר 'נטמא בשדה - תשפך הכל, בבית - תעשה זילוף', דטעמא דתרוייהו קמכרע, והוו להו לגבי בית תרי ולגבי שדה תרי, והלכתא כתרי: שאין עומדין דברי יחיד במקום שנים, ד'אחרי רבים להטות' כתיב (שמות כג,ב), כי ההוא דקולי מטלניות דבמה מדליקין (שבת דף כט,א); אבל הכא דאינהו לא גלו דעתייהו דליהוי שום מידי חילוק בין בית לשדה - טעמא דנפשיה קאמר.)

אם אמר לו "אציל את שלך [ואתה נותן לי דמי שלי" - חייב ליתן לו]:

אמאי? ונימא ליה "משטה אני בך"? מי לא תניא '*הרי שהיה בורח מבית האסורין והיתה מעבורת לפניו* (ספינה רחבה שעוברים בה רוחב הנהר)*, אמר לו "טול דינר והעבירני" - אין לו אלא שכרו*', אלמא אמר ליה "משטה אני בך", הכא נמי לימא ליה "משטה אני בך"?

הא - לא דמי אלא לסיפא: '*ואם אמר לו "טול דינר זה בשכרך והעבירני" - נותן לו שכרו מֻשלם*'; מאי שנא רישא ומאי שנא סיפא? אמר רמי בר חמא: [הסיפא] בצייד השולה דגים מן הים ואמר ליה: "אפסדתני כוורי [את הדגים שהייתי דג בזמן שאני מעביר אותך] בזוזא" (והיינו בשכרו דקתני "טול דינר בשכר שאתה מפסיד כאן ותעבירני" נותן לו אותו שכר משלם, ומתניתין נמי: הרי הפסידו ניכר).

[זה בא בחביתו של יין וזה בא בכדו של דבש; נסדקה חבית של דבש ושפך זה את יינו והציל את הדבש לתוכו - אין לו אלא שכרו; אם אמר לו "אציל את שלך וכו'[ואתה נותן לי דמי שלי" - חייב ליתן לו] שטף נהר חמורו וחמור חבירו: שלו יפה מנה [ושל חבירו מאתים והניח זה את שלו והציל את של חבירו - אין לו אלא שכרו; ואם אמר לו "אני אציל את שלך ואתה נותן לי את שלי" - חייב ליתן לו.]:

וצריכא [גם את המקרה של נשברה חבית וגם שטף הנהר את החמור]: דאי אשמעינן קמייתא [נשברה חבית] – [הוה אמינא] התם הוא, דכי פירש - יהיב ליה דמי כוליה, משום דבידים קא פסיד (שופך את יינו בידים בשבילו), אבל הכא, דממילא - נימא 'אין לו אלא שכרו'; ואי אשמעינן סיפא [שטף הנהר] - [הוה אמינא] הכא הוא, דבסתמא אין לו אלא שכרו משום דממילא, אבל התם - דבידים - אימא אפילו בסתמא יהיב ליה דמי כולה – צריכא.

בעא מיניה רב כהנא מרב: ירד להציל (על מנת שיתן לו דמי שלו) ועלה שלו מאליו – מהו? (מי אמרינן מעיקרא, דאפקריה, כאבוד דמי, ומחייב לו היאך לשלומי, והדר זכה ביה מריה מהפקירא? או דלמא כיון דסליק – סליק?)

אמר ליה: משמיא רחימו עליה (ויהיב ליה דמי כאילו מת).

כי הא: דרב ספרא הוה קא אזיל בשיירתא, לוינהו ההוא ארי (נתחבר עמהם ארי והיה משמר בהמותיהם מחיות וליסטים); כל לילא קא שדר ליה חמרא דחד מינייהו וקא אכיל; כי מטא זמניה דרב ספרא, שדר ליה חמרא ולא אכליה; קדים רב ספרא וזכה ביה (קודם שיחזיק בהן אַחֵר, שהרי הפקר היה).

אמר ליה רב אחא מדיפתי לרבינא: למה ליה למיזכי ביה? נהי דכי אפקריה - אדעתא דאריה אפקריה, אדעתא דכולי עלמא לא אפקריה!? אמר ליה: רב ספרא לרווחא דמילתא הוא דעבד (שלא יהא ערעור בדבר).

בעא מיניה רב מרבי: ירד להציל ולא הציל - מהו?

אמר לו: וזו שאילה? אין לו אלא שכרו.

איתיביה: '*השוכר את הפועל*

(בבא קמא קטז,ב)

*להביא כרוב ודורמסקנין* (פרושים - לשון מורי; לשון אחר: אדרופיי"ש, ועשב הוא, הנאכל בשלקות קדירה) *לחולה, והלך ומצאו שמת או שהבריא - נותן לו שכרו מֻשלם.*'

אמר ליה: מי דמי? התם עביד שליח שליחותיה, הכא לא עביד שליח שליחותיה!

תנו רבנן [תוספתא בבא מציעא (ליברמן) פרק ז הלכה יג]: '*שיירא שהיתה מהלכת במדבר ועמד עליה גייס לטורפה* (לבוזזה ונתפשרו עמהן בממון) *- מחשבין לפי ממון ואין מחשבין לפי נפשות; ואם שכרו תייר ההולך לפניהם* (מראה להם הדרך) *- מחשבין אף לפי נפשות* (שטעות הדרך במדבר סכנת נפשות היא)*; ולא ישנו ממנהג החמרין* (שאם נהגו לתייר לפי ממון או לפי נפשות - עושין)*;*

*רשאין החמרין להתנות ש'כל מי שיאבד לו חמורו - יעמיד לו חמור אחר':* [אם אבד חמורו] *בכוסיא* (בפשיעה) *- אין מעמידין, שלא בכוסיא - מעמידין לו;*

*ואם אמר* [בעל חמור שאבד] *"תנו לי* [את הכסף לקנות את החמור החסר, ואקנה בסיום המסע] *ואני אשמור" - אין שומעין לו* (שמא לא יקח החמור, והם לא התנו אלא כדי שיקח החמור ויהיה מוסר נפשו לשמור עמהן בלילות מן החיות וליסטים)'.

פשיטא!?

לא, צריכא דאית ליה חמרא אחרינא: מהו דתימא 'הא קא מינטר ליה' (ואפילו אם יאמר "האחד אני יכול לשמור יפה, אבל שנים איני יכול לשמור") - קא משמע לן: שאני נטירותא דחד מנטירותא דבי תרי (דאמרי ליה: לא כל שכן דהשתא מסרת נפשך טפי).

תנו רבנן [תוספתא בבא מציעא (ליברמן) פרק ז הלכה יד]: '*ספינה שהיתה מהלכת בים; עמד עליה נחשול לטובעה והקילו ממשאה - מחשבין לפי משאוי* (אם השליך זה מאה ליטרין זהב - ישליך זה מאה ליטרין ברזל) *ואין מחשבין לפי ממון;*

*ולא ישנו ממנהג הספנים;*

*ורשאין הספנים להתנות שכל מי שאבדה לו ספינה - יעמיד לו ספינה אחרת;*

*אבדה לו בכוסיא - אין מעמידין; שלא בכוסיא - מעמידין לו; ואי פירש למקום שאין הספינות הולכין - אין מעמידין.*'

פשיטא!?

לא, צריכא דבניסן (שגדל הנהר מהפשרת שלגים ומן הגשמים) מרחקי (מרַחֲקים) חד אשלא (מלא חבל משפת הנהר לתוך המים) ובתשרי (שהמים חסרים והספינה גוששת אצל שפת הנהר) - מרחקי תרי אשלי (רגילים להתרחק לתוך עומק המים תרי אשלי), וקא אזיל ביומי ניסן למקום תשרי (באמצע המים, ומתוך שהנהר גדול וחזק נטבעה); מהו דתימא דוושיה נקיט ואזיל [ויתנו לו ספינה אחרת]? - קא משמע לן.

תנו רבנן [תוספתא בבא מציעא (ליברמן) פרק ח הלכה כה]: '*שיירא שהיתה מהלכת במדבר, ועמד גייס וטרפה, ועמד אחד מהן והציל - הציל לאמצע* (כל אחד מכיר את שלו ונוטל)*; ואם אמר "אני אציל לעצמי" - הציל לעצמו.*' היכי דמי? אי דיכול (בעלים) להציל - אפילו סיפא נמי לאמצע (לא אייאוש, ואפילו אמר 'לעצמו' - גזלן הוא), ואי דלא יכול להציל - אפילו רישא נמי לעצמו!?

אמר רמי בר חמא: הכא - בשותפין עסקינן (ובין יכולים להציל ובין אין יכולין להציל); וכגון זה (במקום איבוד ממון) שותף חולק שלא לדעת חבירו (ואפילו לא ירצה חבירו): אמר [שהוא מציל לעצמו, ומחלק ומבטל את השותפות] - פליג (ומעכב חלקו את מה שהציל); לא אמר - לא פליג (ושפיר עבד דמסר נפשיה אעיסקא דתרוייהו; הואיל והוא שותף עמו - אורחיה למטרח אכולה עיסקא).

רבא אמר: הכא - בפועלין עסקינן וכרב, דאמר רב: 'פועל (שהיה שכיר לבעלי ספינה וכשאין יכולין להציל) יכול לחזור בו אפילו בחצי היום'; וכמה דלא הדר ביה - כברשותיה דבעל הבית דמי;

וכי הדר ביה (וזכי מהפקירא) - טעמא אחרינא הוא [הדין שונה], דכתיב (ויקרא כה,נה) כי לי בני ישראל עבדים [עבדי הם אשר הוצאתי אותם מארץ מצרים אני ה' אלקיכם] - ולא עבדים לעבדים.

רב אשי אמר: (לעולם באיניש דעלמאוכגון) כשיכול להציל על ידי הדחק: גלי דעתיה (אמר "לעצמי", ושמעו בעלים ושתקו ולא מסרו עצמן) – (אסח דעתייהו וגלו דאייאוש ולא בעו ממסר נפשייהו) לעצמו; לא גלי דעתיה – לאמצע (ומיהו היכא דיכולין להציל להדיא [שלא על ידי הדחק] אפילו שמעו ושתקו - לא קני, דמסתמא לא אייאוש).

משנה:

הגוזל שדה מחבירו ונטלוה מסיקין (אנסין גזלוה מן הגזלן): אם מכת מדינה היא (דאנסוה ארעתא דאחריני ודהאיך) - אומר לו "הרי שלך לפניך"; אם מחמת הגזלן (מפרש בגמרא) - חייב להעמיד לו שדה אחר.

גמרא:

אמר רב נחמן בר יצחק: מאן דתני 'מסיקין' לא משתבש, ומאן דתני 'מציקין' לא משתבש: מאן דתני 'מציקין' לא משתבש, דכתיב במצור ובמצוק [דברים כח,נג; נה; נז]; ומאן דתני 'מסיקין' לא משתבש, דכתיב [דברים כח,מב: כל עצך ופרי אדמתך] יירש הצלצל (ארבה גזלן הוא שאוכל תבואות כל אדם), ומתרגמינן: 'יחסניניה סקאה'.

אם מחמת הגזלן חייב [להעמיד לו שדה אחר]:

היכי דמי?: אילימא דאנסוה לארעא דידיה ולא אנסוה כולי ארעתא - הא מרישא שמעת מינה: '*אם מכת מדינה היא* כו', אי לא – לא!?

לא, צריכא דאחוי אחוויי (שלא גזלה הוא עצמו, אלא שמע מבית המלך שמבקשין לגזול שדות, והראה להם:" טלו קרקע זו של פלוני").

לישנא אחרינא: הכא במאי עסקינן? כגון דאנסוה עכו"ם ואמרי ליה "אחויי ארעתיה [את שדותיו שלו]", ואחוי ההוא בהדייהו [את השדה שהוא גזל].

ההוא גברא דאחוי אכריא דחטי דבי ריש גלותא; אתא לקמיה דרב נחמן - חייביה רב נחמן לשלומי.

יתיב רב יוסף אחוריה דרב הונא בר חייא, ויתיב רב הונא בר חייא קמיה דרב נחמן. אמר ליה רב הונא בר חייא לרב נחמן: דינא - או קנסא?

אמר ליה: מתניתין היא, דתנן '*אם מחמת הגזלן - חייב להעמיד לו שדה*', ואוקימנא דאחוי אחוויי.

בתר דנפק [רב נחמן] - אמר ליה רב יוסף לרב הונא בר חייא: מאי נפקא לך מיניה:

(בבא קמא קיז,א)

אי דינא אי קנסא (הוא שמסור ישלם)?

אמר ליה: אי דינא - גמרינן מיניה (מהאי מעשה דרב נחמן לשאר גרמי דנזקין דעלמא), אי קנסא (הוא דקנסיה רב נחמן, משום דרגיל היה בכך) - לא גמרינן מיניה.

ומנא תימרא דמקנסא לא גמרינן?

דתניא: '*בראשונה היו אומרים: 'המטמא* (טהרותיו של חבירו) *והמנסך* (יינו של חבירו לעבודה זרה, דאף על גב דקמיה מנח ואין הזיקו ניכר - משלם)*'; חזרו לומר 'אף המדמע* (המדמע: ערב חולין בתרומה, דהפחית דמי החולין: דלא חזו מהשתא אלא להמכר לכהנים)'; 'חזרו' – אִין, לא 'חזרו' – לא (לא היינו גמרינן מדמע ממנסך); מאי טעמא? לאו משום דקנסא הוא, וקנסא לא גמרינן מיניה?!

לא! מעיקרא סברי: להפסד מרובה חששו (מטמא תרומה - הפסד מרובה הוא, דתו לא חזיא לאכילה), להפסד מועט (מדמע - הפסד מועט הוא, דהא מזדבן לכהנים בדמי תרומה) לא חששו, ולבסוף סברי: להפסד מועט נמי חששו.

איני! והא תני אבוה דרבי אבין [גיטין נג,א; וע"ש נג,ב]: '*בראשונה היו אומרים 'המטמא והמדמע'; חזרו לומר 'אף המנסך'*'; 'חזרו' – אִין, לא חזרו – לא (לא גמרינן מנסך - אף על גב דהפסידו מרובה - ממדמע ומטמא דהפסידן מועט לגבי מנסך); מאי טעמא? לאו משום דלא גמרינן מקנסא?

לא! מעיקרא סברי כרבי אבין, ולבסוף סברי כרבי ירמיה: מעיקרא סברי כרבי אבין, דאמר רבי אבין: זרק חץ (בשבת) מתחילת ארבע ולבסוף ארבע וקרע שיראין בהליכתו – פטור, שהרי עקירה צורך הנחה היא (דכיון דבין עקירה להנחה קרע - נמצא מעשה שבת ומעשה עקירה באין כאחד, ולא אמרינן 'משעת עקירה חייב ממון, ומתחייב בנפשו לא הוי עד שעת הנחת חץ'), ומתחייב בנפשו (והכא נמי: הגבהת יין - צורך ניסוך הוא, ותשלומין וחיוב מיתה דעבודה זרה באין כאחד)! ולבסוף סברי כרבי ירמיה, דאמר רבי ירמיה: משעת הגבהה קנייה - איחייב ליה ממון; מתחייב בנפשו לא הוי עד שעת ניסוך.

רב הונא בר יהודה איקלע לבי אביוני (מקום); אתא לקמיה דרבא, אמר ליה: כלום מעשה בא לידך?

אמר ליה: 'ישראל שאנסוהו עובדי כוכבים והראה ממון חבירו' בא לידי, וחייבתיו.

אמר ליה: אהדר עובדא למריה, דתניא '*ישראל שאנסוהו עובדי כוכבים והראה ממון חבירו – פטור; ואם נטל ונתן ביד* (דהציל עצמו בממון חברו) *– חייב*'; אמר רבא [בדפוס: רבה]: אם הראה מעצמו (בלא אונס) - כנשא ונתן ביד דמי.

ההוא גברא דאנסוהו עובדי כוכבים ואחוי אחמרא דרב מרי בריה דרב פנחס בריה דרב חסדא; אמרו ליה: "דרי ואמטי בהדן (שאי והולך עמנו לבית המלך)"! דרא ואמטי בהדייהו.

אתא לקמיה דרב אשי, פטריניה.

אמרו ליה רבנן לרב אשי: והתניא '*אם נשא ונתן ביד - חייב*'?

אמר להו: הני מילי (דאם נשא ונתן ביד חייב) היכא דלא אוקמיה (העובדי כוכבים) עילויה (על הממון) מעיקרא (על ידי האונס, אלא הלך ונטל ונתנוֹ להם), אבל היכא דאוקמיה עילויה מעיקרא (אבל הכא, דאוקמינהו על היין) - מיקלי קלייה [כאילו שרפו את הממון] (ואההיא שעתא - פטור; כי אמטי - תו דידהו אמטי).

איתיביה רבי אבהו לרב אשי: '*אמר לו אנס "הושיט לי פקיע* (קשר) *עמיר זה", או "אשכול ענבים זה", והושיט לו –* (ואף על גב דקאי עכו"ם על גבי הממון, הואיל ונשא ונתן ביד) *חייב*'!?

הכא במאי עסקינן? - כגון דקאי בתרי עברי נהרא (עכו"ם מצד זה והעמיר מצד זה, דאי לא יהביה נהליה לא מצי אנס למשקליה); דיקא נמי דקתני '*הושיט*' ולא תני 'תן'!

שמע מינה.

ההוא שותא (מכמורת לדגים או לחיות) דהוו מנצו עלה בי תרי: האי אמר "דידי הוא" והאי אמר "דידי הוא". אזל חד מנייהו ומסרה לפרהגנא דמלכא.

אמר אביי: יכול לומר "אנא - כי מסרי - דידי מסרי"!

אמר ליה רבא: וכל כמיניה?

אלא אמר רבא: משמתינן ליה עד דמייתי ליה וקאי בדינא.

ההוא גברא דהוה בעי אחוויי אַתִּיבְנָא דחבריה; אתא לקמיה דרב, אמר ליה: לא תחוי ולא תחוי.

אמר ליה: מחוינא ומחוינא.

יתיב רב כהנא קמיה דרב, שמטיה לקועיה מיניה (לקועיה =לצואריה; שבר מפרקתו). קרי רב עילויה (ישעיהו נא,כ) בָּנַיִךְ עֻלְּפוּ שָׁכְבוּ בְּרֹאשׁ כָּל חוּצוֹת כְּתוֹא מִכְמָר [הַמְלֵאִים חֲמַת יְקֹוָק גַּעֲרַת אֱלֹהָיִךְ] (תוא = חיה, והוא 'שור הבר', כדמתרגם (דברים יד,ה) 'תוא וזמר' תורבלא; תור = שור בלא יער): מה תוא זה, כיון שנפל במכמר אין מרחמין עליו - אף ממון של ישראל: כיון שנפל ביד עובדי כוכבים - אין מרחמין עליו (ושפיר עבדת דקטלתיה).

אמר ליה רב: כהנא! עד האידנא הוו פרסאי, דלא קפדי אשפיכות דמים, והשתא איכא יוונאי דקפדו אשפיכות דמים, ואמרי "מרדין מרדין"! קום סק לארעא דישראל, וקביל עלך דלא תקשי לרבי יוחנן שבע שנין.

אזיל, אשכחיה לריש לקיש דיתיב וקא מסיים מתיבתא דיומא לרבנן (היה מחזר ושונה להם מה שדרש רבי יוחנן אותו היום, לפי שריש לקיש חכם גדול היה, ולאחר ששמעו כולן מפי הרב - חוזר ומכוונה בידם); אמר להו: ריש לקיש היכא? אמרו ליה: אמאי? אמר להו האי קושיא והאי קושיא והאי פירוקא והאי פירוקא;

אמרו ליה לריש לקיש, אזל ריש לקיש, אמר ליה לרבי יוחנן: ארי עלה מבבל, לעיין מר במתיבתא דלמחר.

למחר אותבוה בדרא קמא (שבע שורות תלמידים יושבים לפניו, זו לפנים מזו) קמיה דרבי יוחנן; אמר שמעתתא ולא אקשי, שמעתתא ולא אקשי, אנחתיה אחורי שבע דרי עד דאותביה בדרא בתרא. אמר ליה רבי יוחנן לרבי שמעון בן לקיש: ארי שאמרת - נעשה שועל.

אמר: יהא רעוא דהני שבע דרי להוו חילוף שבע שנין דאמר לי רב; קם אכרעיה, אמר ליה: נהדר מר ברישא!?

אמר שמעתתא – ואקשי; אוקמיה בדרא קמא. אמר שמעתתא ואקשי. רבי יוחנן הוה יתיב אשבע בסתרקי (תפי"ד בלעז) [כריות]; שלפי ליה חדא בסתרקא מתותיה; אמר שמעתתא ואקשי ליה - עד דשלפי ליה כולהו בסתרקי מתותיה, עד דיתיב על ארעא.

רבי יוחנן - גברא סבא הוה, ומסרחי גביניה (גבות עיניו גדולים ומכסין עיניו); אמר להו דלו לי עיני ואחזייה; דלו ליה במכחלתא דכספא, חזא דפרטיה שפוותיה (נקרעה שפתו על ידי מכה), סבר אחוך קמחייך ביה - חלש דעתיה [דרבי יוחנן] ונח נפשיה [דרב כהנא]; למחר אמר להו רבי יוחנן לרבנן: חזיתו לבבלאה היכי עביד?

אמרו ליה: דרכיה הכי!

על לגבי מערתא; חזא דהוה

(בבא קמא קיז,ב)

הדרא ליה עכנא (נחש גדול עשה עצמו כגלגל ומקיף את פי המערה, ונותן זנבו לתוך פיו, ואין אדם יכול ליכנס); אמר ליה: "עכנא! עכנא! פתח פומיך (פתח פיך: הרחיבי פתחיך להסיר זנביך מפיך ועשה פתח ליכנס) ויכנס הרב אצל תלמיד" - ולא פתח; "יכנס חבר אצל חבר" - ולא פתח; "יכנס תלמיד אצל הרב" - פתח ליה; בעא רחמי ואוקמיה, אמר ליה: אי הוה ידענא דדרכיה דמר הכי - לא חלשא דעתי; השתא ליתי מר בהדן.

אמר ליה: אי מצית למיבעי רחמי דתו לא שכיבנא (אי אקשינא לך) – אזילנא (בהדך ואעמוד אצלך בבית המדרש), ואי לא - לא אזילנא הואיל וחליף שעתא (ואתרחיש ניסא) חליף (ולא אלך עוד עמך שמא תכעוס עלי ואמות עוד פעם אחרת, אלא אלך לביתי חי ולא אעמוד עוד אצלך פן אמות פעם אחרת.

ואית דמפרש **הואיל וחליף שעתא** וקבלתי צער מיתה - לא אקבל עוד פעם אחרת לילך מכאן.

ובפסחים (דף מט,א) מוכח שהלך לביתו, דאמר רב כהנא "אי לאו דנסיבנא כהנתא - לאו אנא גלאי" אמרי ליה: והא למקום תורה גלית? אמר להו: לאו אנא גלאי כדגָלו שאר אינשי, שהרי לא בעבור מקום תורה גליתי אלא מאימת מלכות ברחתי; אלמא בתר הכי חי הוה; ועוד אמרינן בברכות ירושלמי: דפגע ביה ההוא גברא, אמר ליה: מאי עביד בשמיא? כלומר: שליעג עליו שהיה מת וחיה; אמר ליה: גזר דיניה דההוא גברא מחתם; ומת ההוא גברא. פגע ביה אחרינא, אמר ליה הכי נמי – ומית; אתי לקמיה דרבי יוחנן, אמר ליה: בר איניש דאמיה מבסרא ליה ואנתתיה דאבוה מיקרא כו'); תייריה (הקיצו משנתו), אוקמיה, שייליה כל ספיקא דהוה ליה ופשטינהו ניהליה; היינו דאמר רבי יוחנן: דילכון אמרי (שלכם; הייתי אומר תורה של בני ארץ ישראל היא) - דילהון היא (של בני בבל).

ההוא דאחוי אמטכסא (תכשיט משי) דרבי אבא; יתיב רבי אבהו ורבי חנינא בר פפי ורבי יצחק נפחא, ויתיב רבי אילעא גבייהו; סבור לחיוביה מהא דתנן [בכורות פ"ד מ"ד]: '*דן את הדין: זיכה את החייב וחייב את הזכאי, טימא את הטהור וטיהר את הטמא - מה שעשה עשוי וישלם מביתו* (דאדבורא בעלמא חייב)'; אמר ליה רבי אילעא: הכי אמר רב: 'והוא שנשא ונתן ביד' (ובכולם מפרש שנשא ונתן ביד [ב'אחד דיני ממונות', בסנהדרין])'; אמרי ליה: זיל לגבי דרבי שמעון בן אליקים ורבי אלעזר בן פדת, דדייני דינא דגרמי. אזל לגבייהו - חייביה ממתניתין: '*אם מחמת הגזלן - חייב להעמיד לו שדה אחר*', ואוקימנא דאחוי אחוויי.

ההוא גברא דהוה מפקיד ליה כסא דכספא; סליקו גנבי עילויה, שקלה יהבה להו; אתא לקמיה דרבה - פטריה.

אמר ליה אביי: האי – 'מציל עצמו בממון חבירו' הוא!?

אלא אמר רב אשי: חזינן: אי איניש אמיד (עשיר) הוא - אדעתא דידיה אתו, ואי לא - אדעתא דכספא אתו.

ההוא גברא דהוה מפקיד גביה ארנקא דפדיון שבויים; סליקו גנבי עילויה, שקלה, יהבה ניהלייהו; אתא לקמיה דרבא – פטריה.

אמר ליה אביי: והא – 'מציל עצמו בממון חבירו' הוא!?

אמר ליה: אין לך פדיון שבויים גדול מזה.

ההוא גברא דאקדים ואסיק חמרא למברא (מכניס חמורו לספינה מעבר הנהר והיו בה אנשים) קמי דסליקו אינשי במברא; בעי (חמרא) לאטבועי (מעברא); אתא ההוא גברא, מלח ליה לחמרא דההוא גברא ושדייה לנהרא וטבע (דחפו לחמור והשליכו למים; לשון אחר 'מלח ליה' - כמו 'המלחים' (יונה א): התחיל המלח להציל הספינה ודחפו והשליכו); אתא לקמיה דרבה – פטריה;

אמר ליה אביי: והא – 'מציל עצמו בממון חבירו' הוא!?

אמר ליה: האי (בעל החמור) - מעיקרא רודף הוה (רודף הוא להרוג נפשות).

רבה לטעמיה, דאמר רבה: רודף שהיה רודף אחר חבירו להורגו, ושיבר את הכלים - בין של נרדף בין של כל אדם – פטור (מלשלם), שהרי מתחייב בנפשו (שהרי מתחייב בנפשו הוא ברדיפה זו, ואפילו אין הורגו, דתנן בפרק 'בן סורר ומורה': 'ואלו ניתנו להציל בנפשו: הרודף אחר חבירו להרגו'; ונמצא תשלומין וחיוב מיתה באין כאחד); ונרדף ששיבר את הכלים: של רודף – פטור, שלא יהא ממונו חביב עליו מגופו (שהרי נרדף זה רשאי להרוג את רודפו, שנאמר (שמות כב,א): אם במחתרת ימצא הגנב: התורה אמרה: אם בא להרגך - השכם להרגו); אבל של כל אדם – חייב, דאסור להציל עצמו בממון חבירו; ורודף שהיה רודף אחר רודף להציל, ושבר כלים - בין של נרדף בין של כל אדם – פטור; ולא מן הדין (שהרי המציל עצמו בממון חבירו – חייב, כל שכן מציל אחרים בממון חבירו!), אלא שאם אי אתה אומר כן - אין לך אדם שמציל את חבירו מן הרודף!

משנה:

שטפה נהר (שהיתה על שפת הנהר, והגביה שפתו, והמים שוחקים וכורין תחת השפה, ומתפשט בתוך השדה) - אומר לו "הרי שלך לפניך".

גמרא:

תנו רבנן: '*הגוזל שדה מחבירו ושטפה נהר - חייב להעמיד לו שדה אחר, דברי רבי אלעזר; וחכמים אומרים: אומר לו "הרי שלך לפניך".*'

במאי קא מיפלגי? רבי אלעזר דרש ריבויי ומיעוטי: [ויקרא ה,כא: נפש כי תחטא ומעלה מעל בה' וכחש בעמיתו בפקדון או בתשומת יד או בגזל או עשק את עמיתו] 'וכחש בעמיתו' – ריבוי; 'בפקדון' - מיעט; [ויקרא ה,כד: או מכל אשר ישבע עליו לשקר ושלם אתו בראשו וחמשתיו יסף עליו לאשר הוא לו יתננו ביום אשמתו] 'כל אשר ישבע עליו לשקר' - חזר וריבה: ריבה ומיעט וריבה - ריבה הכל; ומאי רבי? - רבי כל מילי (ואפילו קרקעות לשבועה ולהשבון); ומאי מיעט? - מיעט שטרות (שאין גופן ממון, דיהיב ליה ניירא בעלמא);

ורבנן דרשי כללי ופרטי: 'וכחש' – כלל; 'בפקדון' – פרט; 'או מכל ...' חזר וכלל: כלל ופרט וכלל אי אתה דן אלא כעין הפרט: מה הפרט דבר המיטלטל וגופו ממון - אף כל דבר המיטלטל וגופו ממון, יצאו קרקעות - שאין מטלטלין; יצאו עבדים - שהוקשו לקרקעות; יצאו שטרות, שאף על פי שמטלטלין - אין גופן ממון.

והדתניא '*הגוזל את הפרה ושטפה נהר - חייב להעמיד לו פרה - דברי רבי אלעזר, וחכמים אומרים: אומר לו "הרי שלך לפניך"*' - התם במאי קמיפלגי?

אמר רב פפא: התם במאי עסקינן? - כגון שגזל שדה מחבירו והיתה

(בבא קמא קיח,א)

פרה רבוצה בו ושטפה נהר, דרבי אלעזר לטעמיה ורבנן לטעמייהו (וגזלן לא משכה, והוי כקרקעות; ולרבי אלעזר, דאמר 'שדה נגזלת' - קונה פרה עמה, וחייב לשלם, דמטלטלין נקנין אגב קרקע; ולרבנן לא קנה שדה ולא פרה שבה).

משנה:

הגוזל את חבירו או שהלוה הימנו או שהפקיד לו בישוב - לא יחזיר לו במדבר (אם אין זה תובעו - אין זה יכול לכופו לקבל חובו או פקדונו במדבר, דלאו מקום שימור הוא); "על מנת לצאת במדבר" - יחזיר לו במדבר (קסלקא דעתא שאמר לו לוה זה "על מנת שנצא למדבר ושם אפרע לך" להכי פריך 'פשיטא!? והא מַתְנֶה בהדיא לקבלו במדבר!?).

גמרא:

ורמינהו '*מלוה משתלמת בכל מקום; אבידה ופקדון אין משתלמין אלא במקומן*'!?

אמר אביי: הכי קאמר: מלוה ניתנה ליתבע בכל מקום (אם ירצה מלוה, דידו על העליונה); אבידה ופקדון לא ניתנו ליתבע אלא במקומן.

על מנת לצאת במדבר [יחזיר לו במדבר]:

פשיטא!?

לא, צריכא דאמר ליה "ליהוי האי פקדון גבך, דאנא למדבר נפיקנא", ואמר ליה איהו: "אנא למדבר נמי בעינא למיפק אי בעינא לאהדרינהו לך התם מהדרנא לך!" (ואשמועינן תנא: דאע"ג דלא תנאי גמור הוא, דהא 'אי בעית' קאמר - אפילו הכי, כיון דידע דאיהו נמי למדבר נפיק - על כרחו יקבלם).

משנה:

האומר לחבירו "גזלתיך - ", "הלויתני - ", "הפקדת אצלי - ואיני יודע אם החזרתי לך אם לא החזרתי לך" - חייב לשלם; אבל אם אמר לו "איני יודע אם גזלתיך", "- אם הלויתני", "- אם הפקדת אצלי" - פטור מלשלם.

גמרא:

איתמר: "מנה לי בידך", והלה אומר "איני יודע": רב הונא ורב יהודה אמרי: חייב (לשלם), ורב נחמן ורבי יוחנן אמרי: פטור. רב הונא ורב יהודה אמרי 'חייב': ברי ושמא - ברי עדיף; רב נחמן ורבי יוחנן אמרי: 'פטור': אוקי ממונא בחזקת מריה (ומיהו ישבע כדאמר: שאין יודע שחייב לו כלום, דלא עדיף שמא מברי; דהא אי נמי הוה טעין ליה "אין לך בידי כלום" הוי משביעין ליה שבועת היסת).

תנן: '*אבל אם אמר לו "איני יודע אם הלויתני" – פטור*', היכי דמי?: אילימא דלא קא תבע ליה (ואמר ליה: "גזלתני", דהוי טענת ברי) - רישא נמי דלא קא תבע ליה, אמאי חייב? - אלא דקתבע ליה? וקתני סיפא: '*פטור מלשלם*'!?

לא, לעולם דלא קא תבע ליה, ורישא - בבא לצאת ידי שמים (וכיון דקא מודי דודאי גזליה - לא נפיק ידי שמים עד דעביד השבה; אבל סיפא - הואיל ולא גזלן ידע ולא נגזל ידע - ליכא שום טענת ברי - לא צריך למיפק ידי שמים).

איתמר נמי (אתמר נמי דהיכא דבא לצאת ידי שמים אפילו מאן דפטר ליה מדיני אדם - מודה דחייב היכא דאיכא קצת טענת ברי; הלכך רב הונא, דאוקמה רישא בדלא תבע, הואיל ואיכא קצת ברי, דהא גזלן ידע דגזליה מעיקרא - חייב בבא לצאת ידי שמים): אמר רב חייא בר אבא אמר רבי יוחנן: האומר לחבירו "מנה לי בידך" והלה אומר "איני יודע" – חייב' - בבא לצאת ידי שמים.

משנה:

הגונב טלה מן העדר והחזירו, ומת או נגנב - חייב באחריותו (דמכי גנבה - קם ליה ברשותיה, והשבה דעבד - לאו השבה היא, עד שמודע להו לבעלים); לא ידעו בעלים לא בגניבתו ולא בחזירתו, ומנו את הצאן ושלימה היא (אחר שהחזירו והיא שלימה הרי יש כאן דעת בעלים) - פטור.

גמרא:

אמר רב: לדעת (אם הכירו הבעלים שנגנב מהן טלה) - צריך דעת (צריך שיודיעם כשיחזירנה, ואי לא הודע להו - אף על גב דמנו את הצאן והיא שלימה - עדיין חייב באחריותה: דכיון דידע - הויא ליה גזילה גמורה, ובעינן השבה מעליותא), שלא לדעת (לא הכירו בעלים קודם חזרה שתהא צאנם חסירה כלום) - (ולאחר חזרה מנו את הצאן והיא שלימה -) מִניָן פוטר; וכי קתני '*ומנו את הצאן והיא שלימה*' – אסיפא (לא ידעו הבעלים בגניבתו ובחזרתו ומנו את הצאן והיא שלימה פטור; אבל ידעו - לא מהני מנין);

ושמואל אמר: בין לדעת בין שלא לדעת - מנין פוטר; וכי קתני '*ומנו* (את הצאן) *והיא שלימה – פטור*' – אכולה (בין ידעו בין שלא ידעו, והכי משמע מתניתין: הגונב טלה - ורישא בשהכירו בה הבעלים וידעו שנגנבה מהן קאי, מדקתני סיפא '*לא ידעו*' מכלל דרישא בידעו - והחזירה ומת - חייב באחריותו; וכן לא ידעו בגניבתו ובחזירתו - נמי חייב; אבל מנו את הצאן והיא שלימה - פטור בין רישא דידעו בין סיפא דלא ידעו);

ורבי יוחנן אומר: לדעת - מנין פוטר; שלא לדעת - אפילו מנין נמי לא צריך; וכי קתני '*ומנו את הצאן והיא שלימה*' – ארישא (והכי קתני: הגונב טלה - דהיינו ידעו אחרי כן, והחזירו - חייב באחריותן היכא דלא מנו, אבל לא ידעו הבעלים בגניבתו ובחזרתו - אפילו אין מנין, או שמנו אפילו הואי ידיעה - פטור);

רב חסדא אמר: לדעת - מנין פוטר; שלא לדעת - צריך דעת (צריך להודיעו; אם לא הודיעו - אף על גב דמנו - חייב); וכי קתני '*ומנו את הצאן והיא שלימה*' – ארישא (והכי משמע מתניתין: חייב באחריות, בין מנו בין לא מנו; אימתי? בזמן שלא ידעו בעלים בחזרתו ובגניבתו; ואם מנו הנך דרישא את הצאן לאחר חזרה - פטור).

אמר רבא:

(בבא קמא קיח,ב)

(בשלמא טעמא דכולהו ניחא דעדיף להו לדעת משלא לדעת; ועוד מתניתין ניחא לתרוצי כוותייהו טפי;) מאי טעמא דרב חסדא? הואיל ואנקטה נגרי ברייתא (למדה לצאת חוץ, ומעתה צריכה שימור יפה; וכיון דלא ידעו בעלים - לא מזדהרי בה; אבל לדעת - מנין פוטר, שהרי הכירו שנגנבה והחזירה, ומעכשיו יזהרו בה).

ומי אמר רבא הכי? והאמר רבא: 'האי מאן דחזייה לחבריה דאגבה אימרא מעדרא דידיה (כדי לגונבה), ורמא ביה קלא, ושדייה, ולא ידע אי הדריה אי לא הדריה ומת או נגנב - חייב באחריותו'; מאי לאו אף על גב דמני (אלמא 'לדעת' צריך דעת)?

לא, דלא מני.

ומי אמר רב הכי ['לדעת צריך דעת']? והאמר רב: החזירו לעדר שבמדבר (שיש לו לבעל הבית במדבר) – יצא (ואף על גב דליכא לא לדעת ולא מנין)' (ורב [לעיל] לא סגי ליה בלאו חד מהני)?

אמר רב חנן בר אבא: מודה רב בִרְקוּעָתָא (שהטלה ניכר הוא כשנגנב, וניכר הוא לרועה במדבר כשניתוסף על צאנו, ואפילו לא מנה) [הב"ח: 'טלוא' תרגום אונקלוס 'רקוע', וכן הוא במסכת שבת דף קז:].

לימא כתנאי: '*הגונב טלה מן העדר וסלע מן הכיס - למקום שגנב יחזיר, דברי רבי ישמעאל; רבי עקיבא אומר: צריך דעת בעלים.*'

סברוה דכולי עלמא אית להו דרבי יצחק, דאמר רבי יצחק: 'אדם עשוי למשמש בכיסו בכל שעה' (והבעלים יודעין בגנניבתו, שמנו והיא חסירה, ולאחר חזרה מנו והיא שלימה); מאי לאו בסלע (פליגי) לדעת (כדפרישית, וידעו הבעלים בגניבתו, וקאמר רבי ישמעאל: מנין פוטר, שאדם עשוי למשמש בכיסו, ומנה והיא שלימה – פטור, וכשמואל, דאמר: 'לדעת - מנין פוטר'; ורבי עקיבא כרב, דאמר 'לדעת צריך דעת'), ובפלוגתא דרב ושמואל?

<לא!> בטלה (פליגי) שלא לדעת, ובפלוגתא דרב חסדא ורבי יוחנן (דרבי ישמעאל, דאמר 'למקום שגנב - יחזיר' כרבי יוחנן, דאמר 'שלא לדעת אפילו מנין לא צריך'; ורבי עקיבא כרב חסדא, דאמר 'שלא לדעת צריך דעת').

אמר רב זביד משמיה דרבא: בשומר שגנב מרשות בעלים - כולי עלמא לא פליגי (הכי גרסינן: א"ר זביד משמיה דרבא: בגונב מרשות בעלים דכ"ע לא פליגי), כדרב חסדא (דסבירא להו כרב חסדא, כדמפרש טעמא: משום דאנקטה ניגרי ברייתא); והכא - בשומר שגנב מרשותו (בשומר שגנב מרשות עצמו עסקינן, ובעי למפטר נפשיה מן הבעלים בטענת גניבה או אבידה, וכולי עלמא כרב חסדא, דאמר 'שלא מדעת צריך דעת'), שיחזיר למקום שגנב קמיפלגי: רבי עקיבא סבר: (כיון שנעשה גנב -) כלתה לו שמירתו (דתו לא מהימן להו לבעלים, דהא הוה ליה גונב; שלא לדעת צריך דעת, ולא אמרינן 'סגיא בדעת שומר, והא איהו ידע בחזירתו'), ורבי ישמעאל סבר: לא כלתה לו שמירתו (עדיין הוא שומר עליו, וסגי בדעת דידיה).

לימא: מנין פוטר - תנאי היא, דתניא: '*הגוזל את חבירו והבליע לו בחשבון* (לאחר זמן לקח הימנו מקח, וכשנתן לו דמים - הוסיף עליהם מעות הגזילה, והבליע בחשבון, שהיה בוש לומר 'הרי גזילתך'): תני חדא '*יצא*', ותניא אידך '*לא יצא*'!? סברוה דכולי עלמא אית להו דרבי יצחק, דאמר 'אדם עשוי למשמש בכיסו בכל שעה ושעה (ולמנות כמה בכיסו; וזה מיד מנה אחריו ומצא יותר מדמי המקח, והכיר שהחזיר לו גזילתו); מאי לאו בהא קמיפלגי: דמאן דאמר '*יצא*' סבר מנין פוטר, ומאן דאמר '*לא יצא*' סבר מנין אינו פוטר!?

אמרי: אי סבירא לן כרבי יצחק - כולי עלמא לא פליגי דמנין פוטר; אלא בדרבי יצחק קמיפלגי: מר אית ליה דרבי יצחק, ומר לית ליה דרבי יצחק (וליכא מנין);

ואי בעית אימא: דכולי עלמא אית להו דרבי יצחק, ולא קשיא: הא (דקתני '*לא יצא*') דמני (גזלן) ורמא ליה בכיסיה (ורמא לידיה דנגזל; הלכך איכא למימר דהשליכו זה לתיבתו ולא מנאן), והא (דקתני '*יצא*') דמני (גזלן) ורמא לידיה (ורמא לכיסיה דנגזל; וכיון דאית לן דרבי יצחק - מנין פוטר);

ואיבעית אימא: אידי ואידי דמני ורמא בכיסיה: הא דאית ליה זוזי אחריני בכיסיה (ולא ידע כמה), הא דלית ליה זוזי אחריני בכיסיה.

משנה:

אין לוקחין מן הרועים צמר וחלב וגדיים (דאיכא למימר שמא גנבו מצֹאנוֹ של בעל הבית המסור להם), ולא משומרי-פירות עצים ופירות; אבל לוקחין מן הנשים כלי צמר ביהודה וכלי פשתן בגליל (זו היא מלאכת הנשים, והן עצמן עושות ומוכרות, ולדעת בעליהן הוא), ועגלים (הרועים) בשרון (ברחבה, לעין כל; מאחר שמוכרין בפרהסיא - לא גנבום.

לישנא אחרינא 'שרון': שם מקום, ומקום גידול עגלים הוא, ולוקחין עגלים בזול ומגדלין אותן, ושלהן הן; לשון זה עיקר, דתניא במנחות (בפרק 'כל קרבנות', דף פז,א): 'אילים ממואב וכבשים מחברון עגלים משרון');

וכולן שאמרו להטמין – אסור;

ולוקחין ביצים ותרנגולין מכל מקום.

גמרא:

תנו רבנן [תוספתא בבא קמא פ"יא מ"ד]: '*אין לוקחין מן הרועים לא עזים, ולא גדיים, ולא גיזין, ולא תלושין של צמר* (שנתלש הצמר שעל הרחל מעט מעט)*; אבל לוקחין מהן* (בגדים) *תפורין, מפני שהן שלהן* (דאי נמי גנבו - קננהו בשינוי)*;*

*ולוקחין מהן חלב וגבינה - במדבר* (דאין דרך בעלים לילך שם וליטלם, והרועה נטלן) *ולא בישוב* (אבל לא בישוב, שדרך להביאו לבית בעל הבית)*;*

*ולוקחין מהן ארבעה וחמשה צאן* (שחסרונן ניכר בעדר, ואין יכול לישמט ולומר "זאב טרפה") *ארבעה וחמשה גיזין, אבל לא שתי צאן ולא שתי גיזין;*

*רבי יהודה אומר: בייתות - לוקחין מהן* (שהרי בעל הבית יודע מניינם)*, מדבריות - אין לוקחין מהן;*

*כללו של דבר: כל שהרועה מוכר ובעל הבית מרגיש* (מבין) *בו - לוקחין מהן; אין מרגיש בו - אין לוקחין מהן.*'

אמר מר: '*לוקחין מהן ארבעה וחמשה צאן ארבעה וחמשה גיזין*' השתא יש לומר ארבעה זבנינן, חמשה מיבעיא?

אמר רב חסדא: ארבעה מתוך חמשה (אם לא היה לו בעדר אלא חמש צאן ומוכר מהן ארבע - מותר ליקח, דכולי האי לא גניב מדבר מועט);

ואיכא דאמרי אמר רב חסדא: ארבעה מעדר קטן וחמש מעדר גדול.

הא - גופא קשיא: אמרת '*ארבעה וחמשה צאן ארבעה וחמשה גיזין*' ארבעה וחמשה אִין, אבל שלש – לא? אימא סיפא: '*אבל לא שתי צאן*' - הא שלש זבנינן!?

לא קשיא: הא בברייתא (בריאות עין בעל הבית תמיד עליהן, ומרגיש בשלש), הא בכחישתא (אין חשובות לו, ואין עינו עליהם; לפיכך אין מרגיש, כלומר: אין יודע כשמוכרם זה).

רבי יהודה אומר: בייתות לוקחין מהן, מדבריות אין לוקחין מהן:

איבעיא להו: רבי יהודה - ארישא קאי (ארבע וחמש דשרי תנא קמא), ולחומרא? או דלמא אסיפא קאי (שתי צאן דקאסר תנא קמא), ולקולא?

ארישא קאי, ולחומרא: דאמר '*לוקחין מהן ארבעה וחמשה צאן*' - הני מילי בייתות, אבל מדבריות - אפילו ארבעה וחמשה לא'? או דלמא אסיפא קאי, ולקולא: דאמר 'אבל לא שתי צאן ולא שתי גיזין' - הני מילי מדבריות, אבל בייתות - שתים נמי לוקחין'?

תא שמע: דתניא: '*רבי יהודה אומר: לוקחין בייתות מהן, ואין לוקחין מהן מדבריות; ובכל מקום לוקחין מהן ארבעה וחמשה צאן*';

(בבא קמא קיט,א)

מדאמר '*בכל מקום* (לוקחין ארבעה וחמשה)' (אלמא האי דקמפליג בין בייתות למדבריות - אשתי צאן פליג ולקולא קאי) שמע מינה אסיפא (א'שתי צאן' פליג) קאי, ולקולא.

שמע מינה.

צצצ

ולא משומרי פירות [עצים ופירות]:

רבא זבין שבישתא (חבילי זמורות) מאריסא; אמר ליה אביי: והא תנן '*ולא משומרי-פירות עצים ופירות*'?

אמר ליה: הני מילי בשומר, דלית ליה בגופא דארעא מידי (שומר - שכרו הוא נוטל במעות, ואין לו חלק בעצים), אבל אריס - דאית ליה בגוויה (אריס חולק בזמורות ובעצים וביין) - אימא מדנפשיה קא מזבין.

תנו רבנן: '*שומרי פירות - לוקחין מהן כשהן יושבין ומוכרין והסלין לפניהם, וטורטני* (מאזנים גדולים) *לפניהם,* (ומוכרין פירות במשקל כדרך התגרים: דכיון דמוכרין בפרהסיא - לא גנבום)*;*

*וכולן שאמרו 'הטמן' – אסור;*

*לוקחין מהן מִפֶּתַּח הגינה אבל לא מאחורי הגינה*'

איתמר: גזלן - מאימת מותר לקנות הימנו?

רב אמר: עד שתהא רוב (ממונו) משלו;

ושמואל אמר: אפילו מיעוט שלו (תלינן ואמרינן: האי מידי דיהיב ליה - מדידיה הוא).

אורי ליה רב יהודה לאדא (שם האיש) [שמקצועו:] דיילא (שמש דרבנן) כדברי האומר 'אפילו מיעוט שלו'.

ממון מסור (מלשין המוסר ממון חבירו לאנסים): רב הונא ורב יהודה: חד אמר מותר לאבדו ביד, וחד אמר אסור לאבדו ביד;

מאן דאמר 'מותר לאבדו ביד' - לא יהא ממונו חמור מגופו (דקיימא לן בפרק שני דעבודה זרה (דף כו,ב; תוספתא בבא מציעא (ליברמן) פרק ב הלכה לג) דמותר לאבד גופו בידים, דקתני: '*המינין והמסורות - מורידין אותן* לבור *ולא מעלין*')! ומאן דאמר 'אסור לאבדו' - דלמא הוה ליה זרעא מעליא, וכתיב (איוב כז,יז) יכין רשע וצדיק ילבש [וכסף נקי יחלק].

רב חסדא הוה ליה ההוא אריסא דהוה תקיל ויהיב (לרב חסדא), תקיל ושקיל (לנפשיה: מדקדק בחלוקה ואינו מוותר מחלקו כלום; לשון אחר: מחצה היה נוטל, ודרך שאר האריסין ליטול שליש); סלקיה, קרא אנפשיה [משלי יג,כב: טוב ינחיל בני בנים] וְצָפוּן לַצַּדִּיק חֵיל חוֹטֵא (רב חסדא צדיק, והאריס חוטא, ונצפן חילו לרב חסדא, דסלקו ונטל חלקו).

(איוב כז,ח) כִּי מַה תִּקְוַת חָנֵף כִּי יִבְצָע כִּי יֵשֶׁל אֱלוֹהַּ נַפְשׁוֹ (משליך הקב"ה נשמתו ומאבד ממנו נשמה אחת).

רב הונא ורב חסדא: חד אמר: נפשו דנגזל, וחד אמר: נפשו של גזלן;

מאן דאמר נפשו של נגזל, דכתיב (משלי א,יט) כן ארחות כל בוצע בצע: את נפש בעליו יקח; מאן דאמר נפשו של גזלן, דכתיב (משלי כב,כב) אל תגזול דל כי דל הוא (אף על פי שדל הוא, ואין לו מה לגוזלו) ואל תדכא עני בשער (מעשר עני ולקט שכחה ופאה המתחלקין בשעריך - אל תדכאהו בם) (שם פסוק כג) כי ה' יריב ריבם וְקָבַע את קוֹבְעֵיהם נָפֶש (גוזל נפש גוזליהם).

ואידך נמי - הכתיב 'נפש בעליו יקח'?

מאי 'בעליו'? - בעליו דהשתא (גזלן שנעשה עכשיו בעלים לממון).

ואידך נמי - הכתיב 'וקבע את קובעיהם נפש'?

'מה טעם' קאמר: מה טעם 'וקבע את קובעיהם'? - משום דקבעי נפש.

אמר רבי יוחנן: כל הגוזל את חבירו שוה פרוטה - כאילו נוטל נשמתו ממנו, שנאמר (משלי א,יט) כן ארחות כל בוצע בצע את נפש בעליו יקח, ואומר (ירמיהו ה,יז) ואכל קצירך ולחמך [יאכלו] בניך ובנותיך (ודומה לך כאוכל בניך ובנותיך לפי שאין לך שוב במה לפרנסם) [יאכל צאנך ובקרך יאכל גפנך ותאנתך ירשש ערי מבצריך אשר אתה בטח בהנה בחרב], ואומר [יואל ד,יט: מצרים לשממה תהיה ואדום למדבר שממה תהיה] מֵחֲמַס בני יהודה אשר שפכו דם נקי בארצם (מגזל שעשו - מעלה אני עליהם כאילו שפכו דם נקי); ואומר [שמואל ב כא,א: ויהי רעב בימי דוד שלש שנים שנה אחרי שנה ויבקש דוד את פני ה' ויאמר ה'] אל שאול ואל בית הדמים על אשר המית את הגבעונים (כדמפרש לקמיה: שהמית כהני נוב שהיו מספקים מים ומזון לגבעונים: שהגבעונים היו משמשין למזבח חוטבי עצים ושואבי מים ומעלה עליו כאילו המית הגבעונים);

מאי 'ואומר'?: וכי תימא: נפש דידיה, אבל נפש בניו ובנותיו – לא (הא מ'את נפש בעליו יקח' לא נפקא לן אלא נפש הגוזל, אבל בניו ובנותיו - לא נענש גזלן אנפש בני הנגזל)? תא שמע: 'בשר בניו ובנותיו'; וכי תימא: הני מילי היכא דלא יהיב דמי, אבל היכא דיהיב דמי – לא (חמסן יהיב דמי, וזה לא היה רוצה למכור)? תא שמע: 'מחמס בני יהודה אשר שפכו דם נקי בארצם' וכי תימא: הני מילי היכא דקעביד בידים, אבל גרמא – לא? תא שמע: 'אל שאול ואל בית הדמים על אשר המית את הגבעונים'; וכי היכן מצינו שהרג שאול את הגבעונים? אלא מתוך שהרג נוב עיר הכהנים שהיו מספיקין להן מים ומזון - מעלה עליו הכתוב כאילו הרגן.

אבל לוקחין מן הנשים [כלי צמר ביהודה וכלי פשתן בגליל, ועגלים בשרון]:

תנו רבנן [תוספתא בבא קמא (ליברמן) פרק יא הלכה ה-ז]: '*לוקחין מן הנשים כלי צמר ביהודה, וכלי פשתן בגליל, אבל לא יינות ושמנים וסלתות* (שדרך האיש למוכרן, ואין עושה את אשתו שליח לכך, ושמא גנבתו מבעלה)*;*

*ולא מן העבדים ולא מן התינוקות;*

*אבא שאול אומר: מוכרת אשה בארבעה וחמשה דינר כדי לעשות כִּפָּה (צעיף) לראשה (ואין הבעל מקפיד);*

*וכולן שאמרו להטמין – אסור;*

*גבאי צדקה לוקחין מהן דבר מועט, אבל לא דבר מרובה;*

*והבדדין* (בעלי בית הבד, שתגרין הן בשמן) *- לוקחין מהן* (מן נשיהם) *זתים במידה ושמן במידה* (כלומר: דרך מכירה בפרהסיא, ודבר מרובה, דאין יכולה לגנוב כל זאת ולעשות בצינעא) *אבל לא זיתים במועט ושמן במועט* (אבל לא במועט, דגנבתו ויכולה לעשות בצינעא, ולא ירגיש בעלה.

לישנא אחרינא 'במועט': במעטן: שנטלתן מן המעטן, ואין דרך למוכרן כך)*;*

*רבן שמעון בן גמליאל אומר: לוקחין מנשים זיתים במועד בגליל העליון* (שהשמן שם ביוקר ומקפיד על דבר מועט) *שפעמים אדם בוש למכור על פתח ביתו, ונותן לאשתו, ומוכרת*.

רבינא (גבאי צדקה היה) איקלע לבי מחוזא; אתו נשי דבי מחוזא, רמו קמיה כבלי (שרשרות זהב) ושירי (צמידין); קביל מינייהו.

אמר ליה רבה תוספאה לרבינא: והתניא '*גבאי צדקה מקבלין מהן דבר מועט, אבל לא דבר מרובה*'!?

אמר ליה: הני - לבני מחוזא (עשירים הם) - דבר מועט נינהו.

משנה:

מוכין שהכובס מוציא (מבגד צמר דבר מועט על ידי שטיפה, ואין הבעל הבית מקפיד, ומן הדין) הרי אלו שלו (והמקפיד - לא הוי קפידא);

והסורק ('סורק' = פילונ"ש: כך שם האומנות, על שם שהוא סורקו בקוצים כעין מסרק) מוציא (על ידי הקוצים שקורין קרדונ"ש) - הרי אלו של בעל הבית (שדבר חשוב הוא ולא מחיל);

כובס נוטל שלשה חוטין והן שלו (דרך אורגי בגדי צמר לארוג שלשה חוטין ממין אַחֵר בסוף הבגד, והכובס נוטלן ומשוה הבגד ומייפהו); יתר מכן - הרי אלו של בעל הבית;

אם היה (החוט) שחור על גבי הלבן (שארגו בבגד לבן) - נוטל את הכל (רשאי ליטול הכל לפי שהשחור מְגַנֶה את הלבן), והן שלו.

החייט ששייר את החוט ([גירסת רש"י:] מן החוט) כדי לתפור בו (ובגמרא מפרש שיעור תפירה), (הכי גרסינן:) (חייט שהשוה את תפירתו וקיצע הימנה מטלית קטנה) ומטלית שהיא שלש (אצבעות) על שלש (אצבעות) - הרי אלו של בעל הבית;

מה שהחרש מוציא במעצד (דילדיי"ר בלע"ז; קטנה ומחליק בה את הנסרים; ושפאין שהוא משוה - דקין הן; טנב"ש בלע"ז) - הרי אלו שלו; ובכשיל (קרדום; ומפיל שפאין גסין) - של בעל הבית;

אם היה עושה אצל בעל הבית (שכיר יום) - אף הנסרים ([גירסת רש"י:] נסורת: אפילו דק דק, היוצא מתחת המקדח שהיא דק מאד) של בעל הבית; (ורישא בקבלן שקיבל לבנות הבית בדמים קצובים).

גמרא:

תנו רבנן: '*לוקחין מוכין מן הכובס מפני שהן שלו; הכובס נוטל שני חוטין העליונים והן שלו;*

(בבא קמא קיט,ב)

*ולא יטיל בו יותר משלשה חובין* (דרך הסורקים לתת לולאות של טוי במחט לאורכו של בגד, שמותחו בהן כשהוא נסרק, וחובטו במקלות; וכשנגמר ובולטין אותו מקום הלולאות שנמתח שם - משוה אותן ונוטל אותן הקצועים לעצמו, כדאמר לקמן; ואשמועינן תנא: שלא יתפרם לאותן לולאות בחזקה כדי שלא יכול למתחו יותר מדאי, אלא שלשה 'חבין' – 'יפיינ"ץ' בלעז: שלש תפירות במחט)*; ולא יסרוק הבגד לשתיו אלא לערבו; ומשויהו* (מקום הבליטות שנמתח שם - נוטל במספרים) *לארכו אבל לא לרחבו; ואם בא להשוותו עד טפח* (ליטול ממנו רצועות רחבות טפח) *- רשאי.*'

אמר מר: '*שני חוטין*' - והאנן תנן '*שלש*'!?

לא קשיא: הא באלימי (גסין - שנים) והא בקטיני.

'*ולא יסרוק הבגד לשתיו אלא לערבו*'? והתניא איפכא!?

לא קשיא: הא בגלימא (טלית העשויה לכל יום, וכשהוא סורק לשתיו - נוחה ליקרע מהר), הא בסרבלא (עשוי לכבוד ולנוי; וכשהוא סורק לשתיו - נאה יותר).

'*ולא יטיל בו יותר משלשה חובין*': בעי רבי ירמיה (מנהג תופר אומן להוליך ולהביא המחט בבגד קודם שימשוך כל החוט; וקא מבעיא ליה): אמטויי ואתויי חד (הנך שלשה חוטין דקתני: מי חשיבא הולכה והובאה חד, דהוו להו שלש הולכות ושלש הובאות)? או דלמא אמטויי ואתויי תרי (או דילמא הולכה והובאה - תרי חשיב להו)?

תיקו.

'*ומשויהו לארכו אבל לא לרחבו*'? והתניא איפכא!?

לא קשיא: הא בגלימא (גלימא משויהו לארכו, כדפרישית לעיל), הא בהמיוני (אינו נראה אלא שני ראשיה התלויין, לכך משוה לרחבה שני ראשיה התלויין).

תנו רבנן: '*אין לוקחין מן הסורק מוכין מפני שאינו שלו; ובמקום שנהגו להיות שלו – לוקחין; ובכל מקום לוקחין מהן כר מלא מוכין וכסת מלאה מוכין*'.

מאי טעמא?

קננהו בשינוי.

תנו רבנן: '*אין לוקחין מגרדי: לא אירין* (דרך הגרדי להניח צמר בקנה של ערב כדי שלא יצא הערב מן הקנה לכאן ולכאן, והוא של בעל הבית) *ולא נירין* (ליציי"ץ) *ולא פונקלין* (טריימ"ש שעושין ליריעות הנארגות מעומד, ואין עושין להו קנה כדרך הגרדין) *ולא שיורי פקיעות* (לוישיי"ל)*; אבל לוקחין מהן בגד מנומר* (כלומר: אפילו מנומר בצבעים הרבה, אף על פי שרגלים לדבר שגנב הצמר מן בגדים שארג - לוקחין מהן, דקנינהו בשינוי)*; ערב ושתי טווי ואריג* (והיינו 'אירין' דאמרן 'לא יקח' - אם טלאן הגרדי – לוקחין, דקנינהו בשינוי)'.

אמרי: השתא טווי שקלי - ארוג מבעיא (הא הוה ליה טווי קודם לאריג)?

מאי אריג? – תיכי (שרשרות שרימ"ש; דלא טוואן קודם לכן).

תנו רבנן: '*אין לוקחין מן הצבע לא אותות* (כשמביאין לו בגד לצבוע, חותך ממנו מעט לפני בעליו, לידע אם יקלוט את הצבע; ופעמים שמעכבו אצלו ושכחו בעלים)*, ולא דוגמות* (שמביאין לו הבעלים צמר לצבוע, ומביא עמו מעט צמר צבוע, ואומר "כזה צבע לי")*, ולא תלושים של צמר* (שתלש מן הגיזה הצמר מעט מעט)*;*

*אבל לוקחין מהן בגד צבוע* (דבגד שלם לא גנב; ואי נמי גנבוֹ - קנייה בשינוי)*, טווי בגדים* ([גירסת רש"י:] 'טווי ובגדים' והנך דוגמאות שטוואן או עשה מהן בגדים - לוקחין)'.

השתא טווי שקיל, בגדים מיבעיא (הא אין בגדים אלא אם כן טוואן)?

מאי '*בגדים*' – נמטי (לבדין: פליטר"ש בלע"ז, ואין שם טווי).

תנו רבנן: '*הנותן עורות לעבדן - הקיצועין* (רונייור"ש בלע"ז: שמקצע מן העור סביב) *והתלושין* (צמר התלוש מן העור) *- הרי אלו של בעל הבית; והעולה ומשטף במים* (צמר העולה) *הרי אלו שלו* (דדבר מועט הוא, ואפקורי מפקר ליה)'.

אם היה שחור [על גבי הלבן - נוטל את הכל והן שלו]:

אמר רב יהודה: קצרא שמיה (הכובס נקרא 'קצרי' בלשון ארמי), וקצרא (שהוא מקצר מן הבגד) שקיל ליה (איהו שקיל ליה, ודידיה הוא).

אמר רב יהודה: הכל (אותן שלשה חוטין - אם לא קצרן הכובס -) עולין למנין תכלת (עולין למדת 'מלא קשר גודל': שצריך להרחיק את תכלת של ציצית משפת הבגד [במסכת מנחות (דף מב.)]), ויצחק ברי קפיד עלייהו (ונוטלן).

החייט ששייר את החוט [([גירסת רש"י:] מן החוט) כדי לתפור בו, ומטלית שהיא שלש על שלש - הרי אלו של בעל הבית]:

וכמה '*לתפור*'?

אמר רב אסי: מלא מחט (מלא אורך המחט) חוץ למחט (שכל זמן שאין מן החוט אלא מלא המחט מצומצם - אין יכול לתוחבו בבגד).

איבעיא להו: מלא מחט, וחוץ למחט כמלא מחט? או דלמא מלא מחט וחוץ למחט משהו?

תא שמע דתניא [תוספתא בבא קמא (ליברמן) פרק יא הלכה יז]: '*החייט ששייר את החוט פחות מכדי לתפור בו, ומטלית שהיא פחותה משלש על שלש* (בברייתא גרסינן ומטלית שהיא פחותה משלש על שלש)*: בזמן שבעל הבית מקפיד עליהן - הרי אלו של בעל הבית; אין בעל הבית מקפיד עליהן - הרי אלו שלו*'; אי אמרת בשלמא 'מלא מחט וחוץ למחט כמלא מחט' - פחות מכאן חזי לסיכתא (חבין שפירשנו למעלה); אלא אי אמרת 'מלא מחט וחוץ למחט משהו' - פחות מכאן למאי חזי (הא אין יכול להפוך המחט ולתוחבו)? אלא שמע מינה: 'מלא מחט, וחוץ למחט כמלא מחט'!

- שמע מינה.

מה שהחרש [מוציא במעצד - הרי אלו שלו; ובכשיל - של בעל הבית]:

ורמינהי: '*מה שהחרש מוציא במעצד, והנפסק במגירה* (שייר"ה בלע"ז; וסכין הוא שיש בו פגימות הרבה וקוצצת מהר; 'הנפסק במגירה': פסקי עצים: שהעץ ארוך, ופוסקו) *- הרי אלו של בעל הבית;*

*והיוצא מתחת מקדח* (טרייד"א; והיוצא משם דק כעפר) *ומתחת רהיטני* (פליינ"א) *והנגרר במגירה* (דק דק, שהיא מַשֶּרֶת במקום חתך דק כעפר) *- הרי אלו שלו.*'

אמר רבא: באתרא דתנא דידן - איכא תרתי חציני: לרבתי קרי לה 'כשיל' ולזוטרתי קרי לה 'מעצד'; באתרא דתנא ברא - חד הוא דאיכא (ורבתי היא ומַשֶּרֶת שפאי גסין), וקרו לה 'מעצד'.

ואם היה עושה אצל [בעל הבית - אף הנסרים [גירסת רש"י:הנסורת] של בעל הבית]:

תנו רבנן: '*מסתתי אבנים* (מרבע אותן ומחליק אותן) *- אין בהם משום גזל; מפסגי אילנות* (כשיש בהן ענפים יותר מדאי - קוצץ אחת מבינתים; והיינו 'פיסוג', לשון דילוג והרחבה)*, מפסגי גפנים, מנקפי היגי* (היגא = סנה) ('ניקוף' שייך בהיגא, כמו 'ונקף סבכי היער בברזל (ישעיה י,לד)')*, מנכשי זרעים* (נוטלים ירקות מביניהם) *ועודרי ירקות* (כשהן תכופות יותר מדאי - נוטל אחת מבינתים, כדי שיהא מקום להרחיב ולהתפשט)*: בזמן שבעל הבית מקפיד עליהם - יש בהן משום גזל; אין בעל הבית מקפיד עליהן - הרי אלו שלו*'.

אמר רב יהודה: כשות וחזיז (שחת של תבואה: חטין ושעורין בעודן ירק) - אין בהם משום גזל.

באתרא דקפדי - יש בהן משום גזל.

אמר רבינא: ומתא מחסיא (מקום בהמות הוא וצריכין למרעה טוב) - אתרא דקפדי הוא.

הדרן עלך הגוזל ומאכיל [הגוזל בתרא] וסליקא לה מסכת בבא קמא

1. ויודע שהוא גנוב? או גם אם אינו ידוע שהוא גנוב, כגון שראובן הזמין את אחיו שמעון לסעודה, והאכילו באוכל גנוב, ושמעון אין לו סיבה לחשוב שהאוכל גנוב, שהרי אינו חושד שאחיו גזל או גנב את האוכל?

תשובות:

שמעון אנוס ופטור, משום שאין מצפים שאדם ישאל את מארחו שהוא בחזקת כשר "האם אינך מאכילני אוכל גנוב"?

שמעון חייב, שהרי זה נהנה וזה חסר!

מהמשך הסוגיא נלמד שהיתומים פטורים רק לאחר יאוש; ואם לפני יאוש – חייבים היתומים וגם האורחים, ולאחר יאוש יש יאוש ושנוי רשות ופטורי גם האורחים; או אולי אכילת אורחים אינה שנוי רשות, שהרי ברשות המואכיל אוכלים, ואינם רשאים לקחת הביתה? [↑](#footnote-ref-1)
2. וכי הכסף קיעימי בעין דוקא? ואם נתנו לשולחני, ועליו להחזיר מטבעות אחרות, או נתנו בהלואה – הדין שונה? [↑](#footnote-ref-2)